
ВИЛЕНИН
Избрани произведения 

в пет тома



ВИЛЕНИН
Материализъм 

и емпириокритицизъм

3

ПАРТИЗДАТ • СОФИЯ 1977





Материализъм 
и емпириокритицизъм

Критически бележки 
за една реакционна философия1

Предговор към първото издание

Цяла редица писатели, които желаят да бъдат маркси-
сти, предприеха у нас тая година истински поход против 
философията на марксизма. За по-малко от половин годи-
на излязоха от печат четири книги, посветени главно и 
почти изцяло на нападки против диалектическия материа-
лизъм. Тук се отнасят преди всичко «Очерци по (? би 
трябвало да се каже: против) философията на марксизма», 
СПБ, 1908, сборник статии от Базаров, Богданов, Луна- 
чарски, Берман, Хелфонд, Юшкевич, Суворов; след това 
книгите: на Юшкевич — «Материализъм и критически 
реализъм», на Берман — «Диалектиката в светлината на 
съвременната теория на познанието», на Валентинов — 
«Философски теории на марксизма».

Всички тези лица не могат да пе знаят, че Маркс и 
Енгелс десетки пъти са наричали своите философски въз- 
гледи диалектически материализъм. И всички тези лица< 
обединени — въпреки резките различия в политическите 
възгледи—от враждата си против диалектическия мате-
риализъм, претендират в същото време, че във филосо-
фията са марксисти! Енгелсовата диалектика е «мисти-
ка» — казва Берман. Възгледите на Енгелс са «остаре-
ли» — мимоходом, като нещо, което от само себе си се 
разбира, подхвърля Базаров, — материализмът се.оказва 
опроверган от нашите смели воини, които гордо се позо-

5



вават на «съвременната теория на познанието», на «най- 
новата философия» (или на «най-новия позитивизъм»), 
на «философията на съвременното природознание» или 
дори на «философията на природознанието от XX век». 
Опирайки се на всички тия уж най-нови учения, нашите 
изтребители на диалектическия материализъм безстрашно 
стигат до истински фидеизъм*  (у Луначарски най-ясно, 
но съвсем не само у него!3), но те веднага губят всяка сме-
лост, всяко уважение към своите собствени убеждения, 
когато работата дойде да определят открито своите отно-
шения към Маркс и Енгелс. На дело — пълно отричане 
от диалектическия материализъм, т. е. от марксизма. 
На думи — безкрайни извъртания, опити да заобиколят 
същината на въпроса, да прикрият своето отстъпление, да 
поставят па мястото на материализма изобщо някой отде-
лен материалист, решителен отказ от пряк разбор на без-
бройните материалистически изказвания на Маркс и 
Енгелс. Това е истински «бунт на колене» според пра-
вилния израз па един марксист. Това е типичен философ-
ски ревизионизъм, защото само ревизионистите си спече-
лиха печална слава със своето отстъпление от основните 
възгледи на марксизма и със своя страх или със своята 
неспособност открито, прямо, решително и ясно да си «раз-
чистят сметките» с напуснатите възгледи. Когато па ор- 
тодоксите се случваше да се обявяват против остарели 
възгледи на Маркс (напр. Меринг против някои исто-
рически положения4), това се правеше всякога с така-
ва определеност и обстойност, че никой никога не е на-
мирал в подобни литературни изказвания нищо двусмис-
лено.

Впрочем в «Очерците «по» философията на марк-
сизма» има една фраза, която прилича на истина. Това е 
фразата па Луначарски: «може би ние» (т. е. очевидно 
всички сътрудници на «Очерците») «се заблуждаваме, но 
ние търсим» (стр. 161). Че първата половина на тая фраза 
съдържа абсолютна, а втората — относителна истина, 
това аз ще се постарая най-обстойно да покажа в пред-
лаганата на вниманието на читателя книга. А сега ще от-
бележа само, че ако нашите философи говореха не от

♦ Фидеизмът е учение, ксето поставя вярата на мястсто на зна-
нието или ксето изсСщо стдава известно значение на вярата3. 

6



името на марксизма, а от името на няколко «търсещи > 
марксисти, те биха проявили повече уважение и към са-
мите себе си, и към марксизма.

Що се отнася до мен, аз съм също «търсещ» във 
философията. Именно: в настоящите бележки аз си по-
ставих за задача да издиря в какво се провалиха хората, 
които поднасят под форма на марксизъм нещо невероятно 
заплетено, объркано и реакционно.

Авпэръ-п
Септември 1908 година



Предговор към второто издание

Това’ издание, освен отделни поправки в текста, не 
се отличава от предходното. Аз се надявам, че то, неза-
висимо от полемиката с руските «махисти», няма да бъде 
без полза като пособие за запознаване с философията на 
марксизма, диалектическия материализъм, а също така и 
с философските изводи от най-новите открития в природо-
знанието. Що се отнася до последните произведения на 
А. А. Богданов, с които аз нямах възможност да се за-
позная, поместената по-долу статия на др. В. И. Невски 
дава необходимите указания.® Работейки не само като 
пропагандист изобщо, но и като деец в партийната школа 
по-специално, др. В. И. Невски е имал пълната възмож-
ност да се убеди, че под форма на «пролетарска култура®» 
А. А. Богданов провежда буржоазни и реакционни въз-
гледи.

Н. Ленин
2 септември 1920 година



Вместо увод

Как някои «марксисти» опровергаха 
материализма в 1908 година и някои 

идеалисти в 1710 година

Който що-годе е запознат с философската литература, 
той трябва да знае, че едва ли ще се намери поне един 
съвременен професор по философия (а също и по тео-
логия), който да не се е занимавал пряко или косвено с 
опровергаване на материализма. Стотици и хиляди пъти 
обявяваха материализма за опроверган и за сто и първи 
и за хиляда и първи път продължават да го опровергават 
и досега. Всички наши ревизионисти се занимават с опро-
вергаване на материализма, като при това си дават вид, 
че те собствено опровергават само материалиста Плеханов, 
а не материалиста Енгелс, не материалиста Фойербах, 
не материалистическите възгледи на Й. Дицген — и после, 
че те опровергават материализма от гледна точка на 
<най-новия» и «съвременен» позитивизъм7, на природозна-
нието и др. т. Без да привеждам цитати, които всеки же-
лаещ би могъл да събере със стотици в посочените по- 
горе книги, аз ще припомня ония доводи, с които бият по 
материализма Базаров, Богданов, Юшкевич, Валентинов, 
Чернов*  и други махисти. Това последно название, като 
по-кратко и по-просто, при това вече получило право на 
гражданство в руската литература, аз ще употребявам на-
всякъде наред с названието: «емпириокритици». Че Ернст 
Мах сега е най-популярният представител на емпириокри- 
тицизма, това е общопризнато във философската лите-
ратура**,  а отстъпленията на Богданов и Юшкевич от 

* В. Чернов. «Философские и социологические этюды», Мо-
сква, 1907 г. Авторът е също такъв горещ привърженик на Авенариус 
и враг на диалектическия материализъм както Базаров и К0-

♦*  Вж. напр. Dr. Richard Hönigsnald. «Ober die Lehre Hume’s 
von der Realität der AuBendinge», Brl., 1904, S. 26 (Д-р Рихард

9



«чистия» махизъм, както ще бъде показано по-долу, имат 
съвсем второстепенно значение.

Материалистите, казват ни те, признават нещо неми-
слимо и непознаваемо — «нещата в себе си», материята 
«вън от опита», вън от нашето познание. Те изпадат в 
истински мистицизъм, като допускат нещо отвъдно, нами-
ращо се зад границите на «опита» и познанието. Като 
смятат, че материята, действувайки върху нашите сетивни 
органи, произвежда усещанията, материалистите вземат 
за основа «неизвестното», нищото, защото нали те сами 
обявяват нашите сетива за единствен източник на позна-
нието. Материалистите изпадат в «кантианство» (Плеха-
нов — като допуска съществуването на «нещата в себе си», 
т. е. нещата вън от нашето съзнание), те «удвояват» света, 
проповядват «дуализъм», защото зад явленията за тях 
съществува и нещо в себе си, зад непосредствените данни 
на сетивата — нещо друго, някакъв фетиш, «идол», абсо-
лют, източник на «метафизиката», двойник на религията 
(«светата материя», както казва Базаров).

Такива са доводите на махистите против материа-
лизма, повтаряни и преразказвани по разни начини от 
споменатите по-горе автори.

За да проверим нови ли са тия доводи и наистина ли 
те са насочени само против един «изпаднал в кантиан-
ство» руски материалист, ние ще приведем подробни ци-
тати от съчиненията на един стар идеалист, Джордж 
Беркли. Тази историческа справка е толкова по-необхо-
дима за увода към нашите бележки, тъй като на Беркли 
и на неговото направление във философията нам неведнъж 
ще се налага да се позоваваме по-нататък, понеже махи-
стите невярно представят и отношението на Мгх към 
Беркли, и същността на философската линия на Беркли.

Съчинението на епископа Джордж Беркли, излязло в 
1710 г. под заглавие «Трактат върху основите на човеш-
кото познание»*,  започва със следното разсъждение: «За 
всеки, който наблюдава обектите на човешкото познание. 

Хьонигсеалд. «Учението на Юм за реалността на въшння свят» 
Берлин, 1904, стр. 26. Ред.).

* George Berkeley «Treatise concerning the Principles of Human 
Knowledge», vol. I of Works, edited by .4. Fraser. Oxford, 1871.Има 
и руски превод (Джордж Беркли. «Трактат за основите на човешкото 
познание», том I от Съчиненията, изд. на А. Фрейзер. Оксфорд, 
1871. Ред.).

10



е очевидно, че те са или идеи (ideas), действително въз-
приемани от сетивата, или такива, които ние получаваме, 
като наблюдаваме емоциите и действията на ума, или най- 
после идеи, които се образуват с помощта на паметта и 
въображението. . . Чрез зрението аз си съставям идеи за 
светлината и за цветовете, за техните различни степени и 
видове. Чрез осезанието аз възприемам твърдото и мекото, 
топлото и студеното, движението и съпротивлението. . . 
Обонянието ми дава миризми, вкусът — усещане за вкус; 
слухът — звукове. . . Тъй като различните идеи се на-
блюдават заедно една с друга, то тях ги означават с едно 
име и ги считат за някаква вещ. Например наблюдават 
съединени заедно (to go together) определен цвят, вкус, 
миризма, форма, консистенция — признават това за от-
делна вещ и го означават с думата ябълка; други съв-
купности от идеи (collections of ideas) образуват ка-
мък, дърво, книга и други подобни сетивни ве-
щи. . .» (§ 1).

Такова е съдържанието на първия параграф от съчи-
нението на Беркли. Ние трябва да запомним, че в основата 
на своята философия той поставя: «твърдото, мекото, топ-
лото, студеното, цветовете, вкусовете, миризмите» и т. н. 
За Беркли нелата са «съвкупности от идеи», при което 
под тази последна дума той разбира тъкмо гореизброе-
ните, да речем, качества или усещания, а не отвлечени 
мисли.

Беркли казва по-нататък, че освен тези «идеи или 
обекти на познанието» съществува и онова, което ги въз-
приема — «ум, дух, душа или аз» (§ 2). От само себе си 
се разбира — заключава философът, — че «идеите» не 
могат да съществуват вън от ума, който ги възприема. 
За да се убедим в това, достатъчно е да се замислим вър-
ху значението на думата «съществува». «Когато аз каз-
вам, че масата, на която пиша, съществува, това значи, 
че аз я виждам и усещам; и ако изляза от стаята си, аз 
бих казал, че масата съществува, като разбирам под това, 
че ако бъда в стаята, бих могъл да я възприемам». . . 
Така казва Беркли в § 3 на своето съчинение и още тук 
започва полемика с хората, които той нарича материали- 
сти (§§18, 19 и др.). За мене е съвсем непонятно — казва 
той — как може да се говори за абсолютно съществуване 
на нещата независимо от това, дали някой ги възприема. 
Да съществува нещо значи да бъде възприемано (their, 

11



т. е. за нещата esse is percipi*,  § 3 — изречение на Бер-
кли, цитирано в учебниците по история на философията). 
«Странно е, че между хората преобладава мнението, че 
къщите, планините, реките, с една дума, сетивните неща, 
имат природно или реално съществуване, независимо от 
това, че ги възприема разумът» (§ 4). Това мнение е «явно 
противоречие» — казва Беркли. — «Защото какво са го-
респоменатите обекти, ако не неща, които ние възприе-
маме чрез сетивата? а какво възприемаме ние, ако не 
своите собствени идеи или усещания (ideas or sensations)? 
и нима не е просто нелепо да се твърди, че някакви идеи 
или усещания, или техни комбинации могат да същест-
вуват, без да бъдат възприемани?» (§ 4).

Колекциите от идеи Беркли заменя сега с равнознач-
ния за него израз: комбинации от усещания, като об-
винява материалистите в «нелеп» стремеж да отидат още 
по-нататък, да търсят някакъв източник за тоя ком-
плекс. . . т. е. за тая комбинация от усещания. В § 5 
материалистите се обвиняват, че си блъскат главата с 
абстракция, защото да се отделя усещането от обекта спо-
ред Беркли е празна абстракция. «Всъщност — казва 
той — в края на § 5, изпуснат във второто издание, обек-
тът и усещането са едно и също нещо (are the same thing) 
и поради това не могат да бъдат абстрахирани едно от 
друго.» «Вие ще кажете — пише Беркли, — че идеите 
могат да бъдат копия или отражения (resemblances) на 
нещата, които съществуват вън от ума в немислещата 
субстанция. Аз отговарям, че идеята не може да прилича 
на нищо друго освен на идея; цветът или фигурата не 
могат да приличат на нищо друго освен на друг цвят, на 
друга фигура. . . Аз питам: можем ли ние да възприемаме 
тия предполагаеми оригинали или външни неща, от които 
нашите идеи били снимки или представи, или не можем? 
Ако можем, те значи са идеи и ние не сме отишли нито 
крачка напред; ако вие кажете, че не можем, аз ще се обър-
на към когото и да е и ще го запитам има ли смисъл да 
се говори, че цветът прилича на нещо невидимо; че твър-
дото или мекото прилича на нещо, което не може да се 
осезава, и т. н.» (§ 8).

«Доводите» на Базаров против Плеханов по въпроса 

* — «да съществуват за тях (за нещата) значи да бъдат въз-
приемани». Бълг. ред.

12



за това, могат ли вън от нас да съществуват неща неза-
висимо от тяхното действие върху нас, нито на косъм не 
се отличават, както вижда читателят, от доводите на 
Беркли против материалистите, които той не назовава по 
име. Беркли смята мисълта за съществуването на «мате-
рия или телесна субстанция» (§ 9) за такова «противо-
речие», за такъв «абсурд», че нямало защо собствено да 
се губи време за нейното опровергаване. «Но — казва 
той — предвид на това, че учението (tenet) за съществу-
ването на материята е пуснало, както изглежда, дълбоки 
корени в умовете на философите и влече след себе си 
толкова многобройни вредни изводи, аз предпочитам да 
се покажа многоречив и отегчителен само за да не про-
пусна нищо за пълното разобличаване и изкореняване на 
тоя предразсъдък» (§ 9).

Ние сега ще видим за какви вредни изводи говори 
Беркли. Да свършим най-напред с неговите теоретически 
доводи против материалистите. Като отрича «абсолютното» 
съществуване на обектите, т. е. съществуването на не-
щата вън от човешкото познание, Беркли направо излага 
възгледите на своите врагове в смисъл, че те признавали 
«нещото в себе си». В § 24 Беркли пише с курсив, че това 
опровергавано от него мнение признава «абсолютното 
съществуване на сетивните обекти в себе си (objects in 
themselves) или вън от ума» (стр. 167—168 на цит. изд.). 
Двете основни линии на философските възгледи са набе-
лязани тук с такава откровеност, яснота и отчетливост, 
която отличава философските класици от съчинителите на 
«нови» системи в наше време. Материализмът е призна-
ване на «обектите в себе си» или вън от ума; идеите и 
усещанията са копия или отражения на тия обекти. 
Противоположното учение (идеализмът) казва: обектите 
не съществуват «вън от ума»; обектите са «комбинации от 
усещания».

Това е написано в 1710 г., т. е. 14 години преди да 
се роди Имануел Кант, а нашите махисти — въз основа 
уж на «най-новата» философия — направиха откритие, 
че признаването на «нещата в себе си» е резултат от зара-
зяването или изопачаването на материализма от кантиан- 
ството! «Новите» открития на махистите са резултат на 
поразителното им невежество в историята на основните 
философски направления.

Тяхната следваща «нова» мисъл се състои в това, че 

13



понятията «материя» или «субстанция» били остатък от 
старите некритически възгледи. Мах и Авенариус, видите 
ли, тласнали напред философската мисъл, задълбочили 
анализа и отстранили тия «абсолюта», «неизменни същ-
ности» и др. т. Вземете Беркли, за да проверите по пър-
воизточника подобни твърдения, и вие ще видите, че те 
се свеждат до една претенциозна измислица. Беркли 
напълно определено казва, че материята е «nonentity» 
(несъществуваща същност, § 68), че материята е нищо 
(§ 80). «Вие можете — иронизира Беркли материалисти- 
те, — ако това толкова много ви се иска, да употребявате 
думата «материя» в такъв смисъл, в какъвто другите хора 
употребяват думата «нищо»»(стр. 196—197 от цит. изд.). 
Отначало — казва Беркли — вярваха, че цветовете, ми-
ризмите и т. н. «действително съществуват» — после се 
отказаха от тоя възглед и признаха, че те съществуват 
само в зависимост от нашите усещания. Но това отстра-
няване на старите погрешни понятия нее доведено докрай: 
остатъкът е понятието «субстанция» (§ 73) — също такъв 
«предразсъдък» (стр. 195), окончателно разобличен от 
епископ Беркли в 1710 г.! В 1908 г. у нас се намират такива 
смешници, които сериозно повярваха на Авенариус, Пет- 
цолд, Мах и К°, че само «най-новият позитивизъм» и 
«най-новото природознание» са успели да отстранят тия 
«метафизически» понятия.

Същите тези смешници (и Богданов между тях) уве-
ряват читателите, че именно новата философия е разяснила 
погрешността на «удвояването на света» в учението на 
вечно опровергаваните материалисти, които говорят за ня-
какво «отразяване» от съзнанието на човека на съществу-
ващи вън от това съзнание неща. За това «удвояване» 
от гореспоменатите автори е написана грамада от про- 
чувствени думи. Поради забравяне или поради невежество 
те не са прибавили, че тия нови открития са били вече 
открити в 1710 г.

«Нашето познание за тях (за идеите или нещата) — 
пише Беркли — бе извънредно затъмнено, забъркано, на-
сочено към най-опасни заблуждения с предположението 
за двойно (twofold) съществуване на сетивните обекти, 
именно: едно съществуване — интелигибилно, или съще-
ствуване в ума, друго — реално, вън от ума» (т. е. из-
вън съзнанието). И Беркли се надсмива над това «аб-
сурдно» мнение, което допуска възможността да се ми-

14



сли немислимото! Източник на «абсурда» е, разбира се, 
различаването на «нещата» от «идеите» (§ 87), «допуска-
нето на външни обекти». Същият този източник поражда, 
както открива Беркли в 1710 г. и отново откри Богданов 
в 1908 г., вярата във фетиши и идоли. «Съществуването 
на материя — казва Беркли — или на неща, които не 
се възприемат, е било не само главната опора на атеи-
стите и фаталистите, но на същия тоя принцип почива и 
идолопоклонството във всичките му разнообразни форми» 
(§ 94).

Тук ние стигнахме и до онези «вредни» изводи от 
«абсурдното» учение за съществуването на външен свят, 
които заставят епископ Беркли не само теоретически да 
опровергава това учение, но и страстно да преследва не-
говите привърженици като врагове. «Въз основа на уче-
нието за материята или за телесната субстанция — казва 
той — са били провъзгласени всички безбожни учения на 
атеизма и отричания на религията. . . Няма нужда да се 
разказва какъв голям приятел на атеистите във всички 
времена е била материалната субстанция. Всички техни 
чудовищни системи толкова очевидно, толкова по необхо-
димост зависят от нея, че щом бъде отстранен тоя край-
ъгълен камък, цялата сграда неминуемо ще рухне. За-
това няма защо да отделяме особено внимание за абсурд-
ните учения на отделните жалки секти на атеистите» 
(§ 92, стр. 203—204 от цит. изд.).

«Щом бъде изгонена из природата, материята отнася 
със себе си толкова скептически и безбожни учения, 
такова невероятно количество спорове и забъркани въпро-
си» («принципа за икономията на мисленето», открит от 
Мах през 1870-те години! «философията като мислене за 
света по принципа на най-малкото изразходване на си-
ли» — Авенариус през 1876 г.!), «които са били трън в 
очите иа теолозите и философите; материята е причинявала 
толкова безплоден труд на човешкия род, че ако дори 
онези доводи, които ние издигнахме против нея, биха били 
сметнати за недостатъчно убедителни (що се отнася до мен, 
аз ги считам напълно очевидни), то все пак аз съм убеден, 
че всички приятели на истината, мира и религията имат 
основания да желаят тези доводи да бъдат признати за 
достатъчни» (§ 96).

Наивно разсъждаваше, простичко разсъждаваше епи-
скоп Беркли! В наше време същите тия мисли за «ико- 

15



номното» отстраняване на «материята» от философия-
та се обличат в много по-хитра и забъркана с «нова» 
терминология форма, за да бъдат сметнати тези мисли от 
наивните хора за «най-нова» философия!

Но Беркли не само откровеничи относно тенденциите 
на своята философия, а се старае също така да прикрие 
нейната идеалистическа голота, да я изобрази свободна 
от нелепости и приемлива за «здравия разума. Нашата 
философия — казва той, като се защищава инстинктивно 
от обвинението в това, което сега би било наречено су-
бективен идеализъм и солипсизъм, — нашата философия 
«не ни лишава от никакви неща в природата» (§ 34). При-
родата си остава, остава си и различието на реалните 
неща от химерите, само че «и едните, и другите еднакво 
съществуват в съзнанието». «Аз съвсем не оспорвам съ-
ществуването на каквато и да е вещ, която ние можем 
да познаваме чрез сетивата или мисълта. Че тия неща, 
които аз виждам със своите очи, пипам със своите ръце, 
съществуват — реално съществуват, в това аз ни най- 
малко не се съмнявам. Единственото нещо, чието съще-
ствуване ние отричаме, е онова, което философите (курси-
вът е на Беркли) наричат материя или телесна субстан-
ция. Нейното отричане не принася никаква вреда на 
останалия човешки род, който, смея да кажа, никога не 
ще забележи нейното отсъствие. . . На атеиста наистина 
е нужен тоя призрак на празното име, за да обоснове 
своето безбожие. . .»

Още по-ясно е изразена тая мисъл в §37, където Бер-
кли отговаря на обвинението, че неговата философия 
унищожава телесните субстанции: «ако думата суб-
станция се разбира в житейски (vulgar) смисъл, т. е. 
като комбинация от сетивни качества, пространственост, 
трайност, тегло и др. т., то мен не могат да ме обвинят 
в тяхното унищожаване. Но ако думата субстанция се 
разбира във философски смисъл — като основа на акци-
денции или качества (съществуващи) вън от съзнанието, — 
тогава аз действително признавам, че я унищожавам, ако 
може да се говори за унищожаване на онова, което ни-
кога не е съществувало, не е съществувало дори във въобра-
жението.»

Английският философ Фрейзер, идеалист, привърже-
ник на берклианството, който е издал съчиненията на 
Беркли и ги е снабдил със свои забележки, ненапразно

16



вл ильинъ.

МАТЕР1АЛНЗМ1 
и 

ЗМПИРЮКРИТИЦИЗМЪ
критичесюя эамЬтки объ одной 

реакцгонной философш.

ИЗДАН1Е „ЗВЕНО*  
МОСКВА 

1909

Корицата на книгата „Материализъм и 
емпириокрнтицизъм“ — 1909 г. 

Умалено



Нарича учението 1Й Беркли «естествен реализъм» (стр. X на 
цит. изд.). Тая забавна терминология трябва непременно 
да бъде отбелязана, защото тя действително изразява наме-
рението на Беркли да си даде вид на реалист. В по-на-
татъшното изложение ние много пъти ще срещнем «най- 
нови» «позитивиста», които в друга форма, в друга сло-
весна обвивка повтарят тая същата преправка или под-
правка. Беркли не отрича съществуването на реалните 
неща! Беркли не скъсва с мнението на цялото човечество! 
Беркли отрича «само» учението на философите, т. е. тео-
рията на познанието, която сериозно и решително взема 
за основа на всички свои разсъждения признаването на 
външния свят и неговото отражение в съзнанието па хо-
рата. Беркли не отрича природознанието, което всякога е 
стояло и стои (в повечето случаи несъзнателно) върху тая, 
т. е. материалистическата, теория на познанието: «Ние 
можем — четем в § 59 — от нашия опит» (Беркли — фи-
лософия на «чистия опит»)*  «относно съвместното съще-
ствуване и последователността на идеите в нашето съзна-
ние. . . да правим правилни заключения за това, какво 
бихме изпитали (или: бихме видели), ако бихме били по-
ставени в условия, значително отличаващи се от ония, 
в които ние се намираме сега. В това именно се състои 
познанието на природата, което» (слушайте!) «може да 
запази своето значение и своята достоверност напълно 
последователно във връзка с онова, което беше казано 
по-горе».

Нека смятаме външния свят, природата за «комбина-
ция от усещания», предизвиквани в нашия ум от бо-
жеството. Признайте това, откажете се да търсите вън от 
съзнанието, вън от човека «основите» на тая усещания — 
и аз ще призная в рамките на своята идеалистическа тео-
рия на познанието цялото природознание, цялото значе-
ние и достоверност на неговите изводи. На мен ми е нужна 
именно тая рамка и само тая рамка за моите изводи в пол-
за на «света и религията». Такава е мисълта на Беркли. 
С тази мисъл, която правилно изразява същността на 
идеалистическата философия и нейното обществено зна-
чение, ние ще се срещнем по-нататък, когато ще говорим 
за отношението на махизма към природознанието.

* В своя предговор Фрейзер набляга, че Беркли, както и 
Лок, «апелира изключително към опита» (стр. 117).

2 В. И. Ленин, т. 3 17



А сега ще отбележим още едно най-ново откритие, 
което най-новият позитивист и критически реалист 
П. Юшкевич заимствува в XX век от епископ Беркли. 
Това откритие е «емпириосимволизмът». «Любимата тео-
рия» на Беркли — казва А. Фрейзер — е теорията на 
«универсалния естествен символизъм» (стр. 190 от цит. 
изд.) или «символизмът на природата» (Natural Symbolism). 
Ако тези думи не стояха в издание, излязло, през 1871 г., 
би могло да се заподозре английският философ фидеистът 
Фрейзер в плагиат от съвременния математик и физик 
Поанкаре и от руския «марксист» Юшкевич!

Самата теория на Беркли, която предизвиква възторг 
у Фрейзер, е изложена от епископа със следните думи:

«Връзката между идеите» (не забравяйте, че за Беркли 
идеи и вещи са едно и също нещо) «не предполага отно-
шение на причина към следствие, а само отношение на 
един белег или знак към вещта, означавана така или 
иначе» (§ 65). «Оттук е очевидно, че ония вещи, които от 
гледната точка на категорията причина (under the notion 
of a cause), съдействуваща или помагаща да се произведе 
следствието, са съвсем необясними и ни водят към големи 
безсмислици, могат да бъдат напълно естествено обясне-
ни. . . ако ги разглеждаме като белези или знаци за наше 
осведомяване» (§ 66). Разбира се, по мнението на Беркли 
и Фрейзер чрез тия «емпириосимволи» нас ни осведо-
мява не някой друг, а божеството. А гносеологическото 
значение на символизма в теорията на Беркли се състои в 
това, че той трябва да замени «доктрината», «претенди-
раща да обяснява нещата с телесни причини» (§ 66).

Пред нас са две философски насоки по въпроса за 
причинността. Едната «претендира да обяснява нещата с 
телесни причини» — ясно е, че тя е свързана с «абсурд-
ната» и опровергана от епископ Беркли «доктрина за ма-
терията». Другата свежда «понятието причина» до поня-
тието «белег или знак», което служи «за осведомяването 
ни» (от бога). С тия две насоки в костюм от XX век ние 
ще се срещнем, когато разглеждаме отношението на ма-
хизма и на диалектическая материализъм към тоя въпрос.

По-нататък, по въпроса за реалността трябва да от-
бележим още, че Беркли, отказвайки се да признае съще-
ствуването на нещата вън от съзнанието, се старае да 
намери критерий за различаване на реалното от фиктив-
ното. В § 36 той казва, че тия «идеи», които човешкият 

18



ум извиква по свое усмотрение, «са бледи, слаби, неустой-
чиви в сравнение с ония, който ние възприемаме чрез се-
тивата. Тия последни идеи, които се запечатват у нас по 
известни правила или природни закони, свидетелствуват 
за действието на един ум, по-могъщ и по-мъдър от чо-
вешкия ум. Такива идеи, както се казва, имат повече 
реалност от предишните: това значи, че те са по-ясни, 
подредени, разграничени и че не са фикции на ум, който 
ги възприема». . . На друго място (§ 84) Беркли се старае 
да свърже понятието за реалното с възприемането на 
едни и същи сетивни усещания едновременно от много 
хора. Например как ще се реши въпросът: реално ли е 
превръщането на водата във вино, за което, да допуснем, 
ни разказват? «Ако всички присъствуващи на масата са 
го видели, усещали са неговата миризма, пили са вино 
и са чувствували неговия вкус, изпитали са върху си 
последиците от пиенето на виното, то според мен не може 
да има съмнение в реалността на това вино.» И Фрейзер 
пояснява: «Едновременното съзнаване от различни лица 
на едни и същи сетивни идеи, за разлика от чисто инди-
видуалното или лично съзнаване на въображаеми обекти 
и емоции, се разглежда тук като доказателство за реал-
ността на идеите от първия род.»

Оттук се вижда, че субективният идеализъм на Беркли 
не трябва да се разбира в смисъл, че той игнорира раз-
ликата между индивидуалното и колективното възприятие. 
Напротив, върху това различие той се опитва да построи 
критерия на реалността. Извличайки «идеите» от въздей-
ствието на божеството върху човешкия ум, Беркли по 
тоя начин се приближава до обективния идеализъм: све- 
тът се оказва не моя представа, а резултат на една вър-
ховна духовна причина, която създава и «законите на 
природата», и законите за отличаване на «по-реалните» 
идеи от по-малко реалните и т. н.

В друго свое съчинение «Три разговора между Хилас 
и Филоноус» (1713 г.), където Беркли в особено популярна 
форма се старае да изложи своите възгледи, той излага 
по следния начин противоположността между своята и 
материалистическата доктрина:

«Аз твърдя също така, както и вие» (материалистите), 
«че щом върху нас оказва действие нещо отвън, трябва 
да допуснем съществуването на сили, които се намират 
вън (от нас), сили, които принадлежат на същество, раз- 

19



лично от нас. Но тук между нас настъпва различие по 
въпроса, от какъв род е това могъщо същество. Аз твърдя, 
че това е дух, вие — че това е материя или не знам каква 
(мога да прибавя, че и вие не знаете каква) трета приро-
да». . . (стр. 335 от цит. изд.).

Фрейзер коментира: «В това е същността на целия 
въпрос. По мнението на материалистите сетивните явления 
се предизвикват от материална субстанция или от ня-
каква неизвестна «трета природа»; по мнението на Бер-
кли — от Рационалната Воля; по мнението на Юм и по- 
зитивистите техният произход е абсолютно неизвестен и 
ние можем само да ги обобщаваме като факти по индук-
тивен път, съгласно обичая.»

Английският берклианец Фрейзер се приближава тук 
със своето последователно идеалистическо гледище до 
същите ония основни «линии» във философията, които така 
ясно са охарактеризирани у материалиста Енгелс. В своето 
съчинение «Лудвиг Фейербах» той дели философите на 
«два големи лагера»: материалиста и идеалисти. Енгелс, 
който взема под внимание много по-развити, по-разно-
образни и по-богати по съдържание теории на двете на-
соки, отколкото Фрейзер, вижда основната разлика между 
тях в това, че за материалистите природата е първично, 
а духът вторично, а за идеалистите обратно. Между едните 
и другите Енгелс поставя привържениците на Юм и Кант 
като отричащи възможността за познаване на света или 
най-малко възможността за пълното му познаване, нари-
чайки ги агностици.9 В своя «Л. Фойербах» Енгелс упо-
требява последния термин само за привържениците на 
Юм (същите тия, които Фрейзер нарича и които сами оби-
чат да се наричат «позитивиста»), но в статията «За исто-
рическия материализъм» Енгелс направо говори за гле-
дището на «неокантианския агностик»9, разглеждайки 
неокантианството10 като разновидност на агностицизма*.

Ние не можем тук да се спираме на това забележително 
правилно и дълбоко разсъждение на Енгелс (разсъждение, 
без срам игнорирано от махистите). За това ще говорим 

* Fr. Engels. «Ober historischen Materialismus» «Neue Zeit»11, 
XI. Jg. Bd. I, (1892—1893), Nr. I, S. 18 (Фр. Енгелс. «За истори-
ческия материализъм», «Нсво време», XI изд., т. I (1892—1893), 
кн. 1, стр. 18. Ред.). Преводът от английски е направен от самия 
Енгелс. Руският превод в сборника «Исторически материализъм» 
(СПБ. 1908 г., стр. 167) е неточен.

20



подробно по-нататък. Засега ние ще се ограничим само 
да посочим тая марксистка терминология и това съвпа-
дение на крайностите: възгледа на последователния мате-
риалист и на последователния идеалист по основните 
философски насоки. За да илюстрираме тия насоки (с 
които ние постоянно ще имаме работа в по-нататъшното 
изложение), ще отбележим накратко възгледите на най- 
големите философи от XVIII век, които вървят по по-друг 
път от тоя на Беркли.

Ето разсъжденията на Юм в «Изследване върху чо-
вешкото познание» в главата (12) за скептическата фи-
лософия: «Може да се смята очевидно, че хората са склон-
ни по силата на естествен инстинкт или предразполо-
жение да се доверяват на своите сетива и че без всяко 
разсъждение или дори преди пристъпването ни към раз-
съждение ние всякога предполагаме външен свят (external 
Universe), който не зависи от нашето възприемане, който 
би съществувал и в случай, че ние и всички други съз-
дания, способни да усещат, изчезнат или бъдат унищо-
жени. Дори животните се ръководят от подобно мнение 
и запазват тая вяра във външните обекти във всички 
свои помисли, планове и действия. . . Но това всеобщо 
и първоначално мнение на всички хора скоро се разру-
шава от най-леката (slightest) философия, която ни учи, 
че на нашия ум никога не може да бъде достъпно нещо 
друго освен'образа или?възприятието и че сетивата са 
само канали (inlets), чрез които тия образи се преда-
ват, без да бъдат в състояние да установяват каквото и 
да е непосредствено отношение (intercourse) между ума 
и обекта. Масата, която ние виждаме, ни се струва по- 
малка, ако се отдалечим от нея, но реалната маса, съще-
ствуваща независимо от нас, не се изменя; следователно 
на нашия ум се е явявало не нещо друго, а само образът 
на масата^ (image). Такива'са'очевидните указания 1.на 
разума; и нито един човек, който разсъждава, никога 
не се е съмнявал в това, че предметите (existences), за 
които ние казваме: «тая маса», «това дърво», не са нищо 
друго освен възприятия на нашия ум. . . С какъв довод 
може да се докаже, че възприятията в нашия ум трябва 
да бъдат предизвиквани от външни предмети, съвсем 
различни от тия възприятия, макар и сходни с тях (ако 
това е възможно), а не произтичат или от енергията на 
самия ум, или от действието на някакъв невидим и ие- 

21



известен дух, или пък от някаква друга причина, още по- 
неиэвестна нам?. . . По какъв начин може да бъде решен 
тоя въпрос? Разбира се, чрез опита, както и всички други 
подобни въпроси. Но по тоя пункт опитът мълчи и не 
може да не мълчи. Умът никога няма пред себе си други 
вещи освен възприятията и той никак не е в състояние 
да произведе какъвто и да е опит за съотношението между 
възприятията и обектите. Затова предположението за 
такова съотношение е лишено от всякакво логическо осно-
вание. Да се прибягва към истинността на Върховно 
Същество за доказване истинността на нашите сетива — 
значи да се заобиколи въпросът съвсем неочаквано. . . 
Щом поставим въпроса за външния свят, ние изгубваме 
всички аргументи, с които би могло да се докаже битието 
на такова Същество.»*

Същото говори Юм и в «Трактат за човешката при-
рода», част IV, отдел II: «За скептицизма по отношение 
сетивата». «Нашите възприятия са наши единствени обек-
ти» (стр. 281 от френския превод на Ренувие и Пийон, 
1878 г.). Скептицизъм Юм нарича отказа да се обяснят усе-
щанията с въздействието на вещите, на духа и др. т., отка-
за да се сведат възприятията към външния свят, от една 
страна, към божество или към неизвестен дух, от друга. И 
авторът на предговора към френския превод на Юм, Пийон 
(F. Pii Ion), философ от сродна на Мах насока (както ще ви-
дим по-долу), правилно казва, че за Юм субектът и. обектът 
се свеждат до.«групи от различни възприятия», до «елемен-
ти на съзнанието, до впечатления, идеи и т. н.», че може да 
става дума само за «групировка и комбинация на тия еле-
менти»**.  Също и английският юмист Хъксли, автор на 
сполучливия и верен израз «агностицизъм», подчертава в 
своята книга за Юм, че последният, приемайки «усещани-
ята» за «първоначални, неразложими състояния на съзна-
нието», не е напълно последователен по въпроса, дали с 

* David Hume, «An Enquiry concerning Human Understanding» 
Essays and Treatises, vol. II, London, 1822, pp. 150—153. (Давид 
Юм. «Изследване върху човешкото познание», Очерци и трактати, 
т. II, Лондон, 1822, стр. 150—153. Ред.).

** Psychologie de Hume. Traité de la nature humaine etc. Trad 
par Ch. Renouvier et F. Pillon, Paris, 1878. Introduction, p. X . 
(Психологически изследвания на Юм. Трактат за човешката при-
рода и т. н. Превод на III. Ренувие и Ф. Пийон, Париж, 1878. Увод, 
стр. X. Ред.).

22



въздействието на обектите върху човека или с творческата 
сила на ума трябва да се обяснява произходът на усеща-
нията. «Реализма и идеализма той (Юм) допусна като ед-
накво вэроятни хипотези» .*  ÎOm не отива по-далеч от усеща-
нията. «Червеният й синият цвят, миризмата на розата — 
това са прости възприятия. . . Червената роза ни дава 
сложно възприятие (complex impression), което може да 
бъде разложено на простите възприятия — червен цвят, 
миризма на розата и др.» (стр. 64—65, пак там). Юм до-
пуска и «материалистическата позиция», и «идеалистиче- 
ската» (стр. 82): «колекцията от възприятия» може Да бъде 
пораждана от фихтевското «аз», може да бъде «изобра-
жение или поне символ» на нещо реално (real something). 
Така Хъксли тълкува Юм.

Що се отнася до материалистите, ето отзива за Беркли 
на водача на енциклопедистите12 Дидро: «Идеалисти на-
ричат философите, които, признавайки за известно само 
своето съществуване и съществуването на усещания, сме-
няващи се върху нас, не допускат нищо друго. Екстра-
вагантна система, която според мене биха могли да съз- 
дадат само слепци! И тая система, за срам на човешкия 
ум, за срам на философията, е най-трудно да се опро-
вергае, макар да е най-абсурдна от всички.»**  И Дидро, 
приближавайки се плътно до възгледа на съвременния 
материализъм (че за опровергаване на идеализма не са 
достатъчни само доводи и силогизми, че работата тук 
не е в теоретическите аргументи), отбелязва сходството в 
предпоставките на идеалиста Беркли и сенсуалиста Кон- 
диляк. Кондиляк е трябвало според него да се заеме с 
опровергаване на Беркли, за да предотврати такива 
абсурдни изводи от възгледа за усещанията като един-
ствен източник на нашите знания.

В «Разговора на Даламбер и Дидро» последният из-
лага своите философски възгледи така: «...Предположете, 
че пианото има способността да усеща и помни, и кажете 
няма ли тогава то да повтаря ариите, които вие бихте 
изпълнявали на неговите клавиши? Ние Сме инструменти, 
надарени със способност да усещаме и с памет. Нашите 

* Th. Huxley. «Hume», London, 1879, p. 74 (T. Хъксли. «Юм», 
Лондон, 1879, стр. 74. Ред.).

** Oeuvres complètes de Diderot, éd. par J. Assézat, Paris, 1875, 
vol. I, p. 304 (Дидро. Пълно събрание на съчиненията, изд. Ж. Асе- 
за, Париж, 1875, т. I, стр. 304. Ред.).

23



сетива са клавишите, по които удря заобикалящата ни 
природа и които често сами по себе си удрят; ето според 
мене всичко, извършващо се в пианото, което е организи-
рано като вас и мене.» Даламбер отговаря, че такова пиано 
би трябвало да има способността да си добива храна и да 
произвежда на бял свят малки пиана. — Не ще съмнение — 
възразява Дидро. — Но вземете яйцето. «Ето какво съ-
баря всички учения на теологията и всички храмове по 
земята. Какво нещо е яйцето? Маса, която не усеща, до- 
като.в него не е вкаран зародишът, а когато в него е вкаран 
зародишът, то какво е това? Маса, която не усеща, защото 
тоя зародиш от своя страна е само инертна и груба течност. 
По какъв начин тая маса преминава към друга организа-
ция, към способносттаТда усеща, към живот? Чрез то-
плината. А от какво се произвежда топлината? От дви-
жението.» Излюпилото се от яйцето животно притежава 
всички ваши емоции, извършва всички ваши действия. 
«Ще твърдите ли вие заедно с Декарт, че това е просто 
машина за подражание? Но вам ще се надсмеят и малките 
деца, а философите ще ви отговорят, че ако това е ма-
шина, то вие сте също такава машина. Ако вие признаете, 
че между тия животни и вас разликата е само в органи-
зацията, то вие ще покажете здрав разум и разсъдител- 
ност, вие ще бъдете прав; но оттук ще произтича заклю-
чение против вас, именно, че от инертната материя, орга-
низирана по известен начин, под въздействието на друга 
инертна материя, а след това на топлината и движението, 
се получава способността за усещане, живот, памет, съзна-
ние, емоции, мислене.» Едно от двете — продължава 
Дидро: — или трябва да се допусне някакъв «скрит еле-
мент» в яйцето, по неизвестен начин проникващ в него 
на определен стадий от развитието — елемент, за който 
не се знае заема ли пространство, материален ли е или 
нарочно е създаван. Това противоречи на здравия разум 
и води към противоречия и към абсурд! Или остава да се 
направи «простото предположение, което обяснява всич-
ко, именно, че способността за усещане е всеобщо свой-
ство на материята или продукт на нейната организира-
ност». На възражението на Даламбер, че това предполо-
жение допуска такова качество, което по същество е не-
съвместимо с материята, Дидро отговаря:

«А откъде знаете вие, че способността да се усеща 
е по същество несъвместима с материята, щом като не 

24



познавате същността на нещата изобщо, нито същността 
на материята, нито същността на усещането? Нима вие 
по-добре разбирате природата на движението, неговото 
съществуване в което и да е тяло, неговото предаване от 
едно тяло в друго?» Даламбер: «Като не познавам при-
родата нито на усещането, нито на материята, аз виждам, 
че способността да се усеща е качество просто, единно, 
неделимо и несъвместимо със субекта или субстрата 
(suppôt), който е делим.» Дидро: «Метафизико-теологи- 
ческа галиматия! Как? Нима вие не виждате, че всички 
качества на материята, всичките й достъпни за нашето 
усещане форми са по същество неделими? Не може да 
има по-голяма или по-малка степен на непроницаемост. 
Може да има половина от кръгло тяло, но не може да 
има половин кръглост». . . «Бъдете физик и се съгласете 
да признаете производния характер на дадено следствие, 
когато вие виждате как то се произвежда, макар и да не 
можете да обясните връзката между причината и след-
ствието. Бъдете логичен и не поставяйте под тая причина, 
която съществува и която всичко обяснява, някаква друга 
причина, която не може да се постигне, чиято връзка със 
следствието още по-малко може да се разбере и която 
поражда безкрайно количество трудности, без да решава 
нито една от тях.» Даламбер: «Е добре, а ако аз излизам 
от тая причина?» Дидро: «Във вселената има само една 
субстанция, и в човека, и в животното. Ръчната латерна е 
от дърво, човекът е от месо. Щиглецът е от месо, музи-
кантът е от месо, другояче организирано; но и единият, и 
другият са от еднакъв произход, от еднаква формация, 
имат едни и същи функции, една и съща цел.» Даламбер: 
«А по какъв начин се установява съответствието на зву-
ковете между вашите две пиана?» Дидро: «. . .Инстру-
ментът, който има способност да усеща, или животното 
се е убедило от опит, че от еди-какъв звук следват еди- 
какви последици вън от него, че други усещащи инстру-
менти, подобни на него, или други животни се прибли-
жават или Се отдалечават, искат или предлагат, нанасят 
рана или милват, и всички тия следствия се съпоставят в 
неговата памет и в паметта на другите животни с опреде-
лени звукове; забележете, че в отношенията между хо-
рата няма нищо друго освен звукове и действия. А за-да 
оцените всичката сила на моята система, забележете още, 
че пред нея стои същата тая непреодолима трудност, която 

25



Беркли издига против съществуването на телата. Имало е 
момент на безумие» когато усещащото пиано си е въобра-
зило, че то е единствено съществуващото на света пиано 
и че цялата хармония във вселената произлиза от него*»»

Това е написано в 1769 г. И с това ние ще Завършим 
нашата малка историческа справка. С «умопобърканоТо 
пиано» и с хармонията на света» която става вътре в 
човека, ние ще се срещаме неведнъж при разглеждането 
на «най-новия позитивизъм».

Засега ще се ограничим с един извод: «най-новите» 
махисти не приведоха против материалистите нито един, 
буквално нито един довод, който да не се среща у епи-
скоп Беркли.

Като куриоз ще отбележим, че един от тия махисти, 
Валентинов, чувствувайки смътно фалша на своята пози-
ция, се е постарал да «заличи следите» на своето родство с 
Берклии е направил това по твърде забавен начин. На 
с. 150 от неговата книга четем: «. . .Когато, говорейки 
за Мах, сочат Беркли, ние питаме за кой Беркли става 
дума? За Беркли ли» който традиционно се смята (Вален-
тинов иска да каже: когото смятат) за солипсист, за Беркли 
ли, който защищава «непосредственото присъствие и про-
видение на божеството»? Изобщо казано (?), за Беркли ли 
като философствуващ епископ, който съкрушава атеизма, 
или за Беркли като дълбок аналитик? С Беркли като 
солипсист и с проповедника на религиозна метафизика 
Мах действително няма нищо общо.» Валентинов бърка, 
не умеейки да си даде ясна сметка защо се вижда при-
нуден да защищава «дълбокия аналитик» идеалист Бер-
кли от-материалиста Дидро. Дидро ясно противопоставя 
основните философски направления. Валентинов ги обърк-
ва и при това забавно ни утешава: «ние не смятаме — 
пише той — за философско престъпление «близостта» 
на Мах с идеалистическите възгледи на Беркли, ако 
такава наистина е съществувала» (149). Да смесиш двете 
непримирими основни направления във философията — 
какво «престъпление» има тук? Та тъкмо към това се 
свежда цялата премъдрост на Мах и Авенариус. Към 
разглеждането на тази премъдрост ние и преминаваме.

■ * Oeuvres complètes de Diderot, éd. par. J. Assézat, Paris, 1875, 
vol'. II, pp. 114—118 (Дидро. Пълно събрание на съчиненията, изд. 
Ж. Асеза, Париж, 1875, т. II, стр. 114—118. Ред.).



Глава I

Теория на познанието 
на емпириокритицизма 

и на диалектическия материализъм. I

/. Усещания и комплекси от усещания

Основните предпоставки на теорията на познанието 
на Мах и Авенариус открито, просто и ясно са изло-
жени от тях в техните първи философски произведения. 
Към тия именно произведения ние ще се обърнем, кат.о 
отложим за по-нататъшното изложение разбора на поправ-
ките и изглажданията, направени по-късно от тия ав-
тори.

«Задачата на науката — пише Мах в 1872 г. — може 
да се състои само в следното: 1. Да се изследват зако-
ните на връзката между представите (психология). — 
2. Да се откриват законите на връзката между усеща-
нията (физика). — 3. Да се разясняват законите на връз-
ката между усещанията и представите (психофизика).»*  
Това е напълно ясно.

Предмет на физиката е връзката между усещанията, 
а не между нещата или телата, чиито образи- са нашите 
усещания. И в 1883 г. в своята «Механика» Мах повтаря 
същата мисъл. «Усещанията не са «символи на нещата». 
По-скоро «нещото» е мислен символ за комплекса от усе-
щания, притежаващ относителна устойчивост. Не не-
щата (телата), а цветовете, звуковете, налаганията, про-

* Е. Mach. «Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der 
Erhaltung der Arbeit». Vortrag gehalten in der K. Böhm. Gesellschaft 
der Wissenschaften am 15. Nov. 1871, Prag, 1872, S. 57—58 (E. Max, 
«И то ри ята и коренът на закона за запазване на работата». Доклад, 
чеген в кралското бохемско научно дружество, 15 ноември 1871 г., 
Прага, 1872, стр. 57—58. Ред.).

27



странствата, времената (това, което обикновено наричаме 
усещания) са действителните елементи на света.»*

За тая думичка «елементи», плод на дванайсетгодишен 
«размисъл», ще говорим по-долу. Сега трябва да отбе-
лежим, че Мах заявява тук открито, че нещата или те-
лата са комплекси от усещания и че той напълно от-
четливо противопоставя своето философско гледище на 
противоположната теория, според която усещанията са 
«символи» на нещата (по-точно би било да се каже: об-
рази или отражения на нещата). Тая последна теория е 
философският материализъм. Например материалистът 
Фридрих Енгелс — небезизвестният сътрудник на Маркс 
и основоположник на марксизма — постоянно и без из-
ключение говори в своите съчинения за нещата и за тех-
ните мисловни изображения или отражения (Gedanken- 
Abbîlder), при което от само себе си е ясно, че тия ми-
словни изображения възникват не иначе, а от усеща-
нията. Би могло да се предположи, че тоя основен въз-
глед върху «философията на марксизма» трябва да бъде 
известен на всеки, който говори за нея, и особено на 
всеки, който излиза в печата от името на тая фило-
софия. Но предвид на необикновената бъркотия, внесена 
от нашите махисти, налага се да повтаряме общоизвест-
ното. Отваряме първия параграф на «Анти-Дюринг» и 
четем: . . .«нещата и техните мисловни отражения. . .»*♦  
Или първия параграф на философския отдел: «Откъде 
взема мисленето тези принципи?» (става дума за основ-
ните принципи на всяко знание). «Из самото себе си? 
Не. . . Формите на битието мисленето никога не може да 
черпи и извежда из самото себе си, а само от външния 
свят. . . Принципите не са изходната точка на изследва-
нето» (както излиза у Дюринг, който желае да бъде мате-
риалист, но не умее последователно да провежда материа-
лизма), «а негов заключителен резултат; тия принципи не 
се прилагат към природата и към човешката история, а 

* Е. Mach. «Die Mechanik in ihrer Entwicklung historisch-
kritisch dargestellt>, 3. Auflage, Leipz., 1897, S. 473 (E. Max. 
«Механика. Историко-критически очерк на нейното развитие», 
Зизд., Лайпциг, 1897, стр. 473. Ред.).

. ** Fr. Engels. «Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissen-
schaft». 5. Auflage, Stuttg., 1904, S. 6 (Фр. Енгелс. «Превратът в 
нйуката, извършен от господин Ойген Дюринг», Б изд., Щутгарт, 
1904, стр. 6. Ред.).

28



се абстрахират от тях; не природата, не човечеството се 
съобразява с принципите, а, напротив, принципите са вер-
ни само дотолкова, доколкото съответствуват на природата 
и историята. Единствено такова е материалистическото 
разбиране на предмета, а противоположният възглед на 
Дюринг е идеалистически възглед, който обръща нагоре 
с краката действителното съотношение, който конструира 
действителния свят от мислите». . . (пак там, S. 21).1? И 
гоя «единствено материалистически възглед» Енгелс про-
вежда, повтаряме, навсякъде и без изключение, безпощад-
но преследвайки Дюринг за най-малкото отстъпление ot 
материализма към идеализма. Всеки, който прочете, с 
капчица внимание «Анти-Дюринг» и «Лудвиг Фойербах», 
ще срещне десетки примери, при които Енгелс говори 
за нещата и за техните изображения в човешката глава, 
в нашето съзнание, мислене и т. н. Енгелс не казва, че 
усещанията или представите са «символи» на нещата, 
защото последователният материализъм трябва да поставя 
тук «образи», картини или отражение вместо «символ»,, 
както ние подробно ще покажем това на съответното 
място. Но сега у нас става дума съвсем не за една или 
друга формулировка на материализма, а за противопо-
ложността между материализма и идеализма, за разли-
чието на двете основни линии във философията. От не-
щата ли да се отива към усещането и мисълта? Или от 
мисълта и усещането към нещата? Към първата, т. е. към 
материалистическата, линия се придържа Енгелс. Към 
втората, т. е. към идеалистическата, линия се придържа 
Мах. Никакви извъртания, никакви софизми (каквито ние 
ще срещнем много и много по нашия път) няма да отстра-
нят ясния и неоспорим факт, че учението на Е. Мах за 
нещата като комплекси от усещания е субективен идеа-
лизъм, просто преживяне на берклианството. Ако телата 
са «комплекси от усещания», както казва Мах, или «ком-
бинации от усещания», както е казвал Беркли, то от това' 
неизбежно следва, че целият свят е само моя представа. 
Изхождайки от такава предпоставка, не може да се стигне 
до съществуването на други хора освен на самия себе си: 
това е най-чист солипсизъм. Колкото и да се отричат от 
него Мах, Авенариус, Петцолд и К°, на дело те не могат 
да се избавят от солипсизма без крещящи логически не-
лепости. За да поясним още по-нагледно тоя основец 
елемент от философията на махизма, ще приведем някоя 

29



допълнителни цитати от съчиненията на Мах. Ето образец 
от «Анализ на усещанията» (руски прев, от Котляр, 
изд. на Скирмунт. М., 1907):

«Пред нас е тяло с острие S. Когато се допираме до 
Острието, когато го поставяме в досег с нашето тяло, 
ние получаваме убодване. Ние можем да видим острието, 
без да чувствуваме убодване. Но когато усетим убодване, 
ние ще намерим острието. Така че видимото острие е 
постоянно ядро, а убодването — нещо случайно, което в 
зависимост от обстоятелствата може да бъде или да не 
бъде свързано с ядрото. С честото повторение на анало-
гични явления хората привикват най-после да разглеж-
дат всички свойства на телата като «действия», изхож-
дащи от такива постоянни ядра и произвеждани върху 
нашето Аз чрез посредството на нашето тяло — «действия», 
които именно ние наричаме «усвоения». . .» (с. 20).

С други думи: хората «привикват» да стоят на гле-
дището на материализма, да смятат усещанията за ре-
зултат от действията на телата, на нещата, на природата 
върху нашите сетивни органи. Тая вредна за философ-
ските идеалисти «привичка» (усвоена от цялото човече-
ство и цялото природознание!) никак пе се нрави на Мах 
и той почва да я разрушава:

. .Но с това тия ядра губят цялото свое сетивно 
съдържание, превръщайки се в голи абстрактни симво-
ли. . .»

Стара песен, многоуважаеми г. професоре! Това е 
буквално повтаряне на Беркли, който казва, че мате-
рията е гол абстрактен символ. Но всъщност голичък 
ходи Ернст Мах, защото, ако той не признава, че «сетив-
ното съдържание» е обективната, съществуващата неза-
висимо от нас реалност, у него остава само едно «голо 
абстрактно» Азг непременно с главна буква и с курсив 
написано Аз — «умопобъркано пиано, въобразило си, 
че то единствено съществува в света». Ако «сетивното 
съдържание» на нашите усещания не е външният свят — 
значи нищо не съществува освен това голичко Аз, което 
се занимава с празни «философски» извъртания. Глупаво 
и безплодно занятие!

«, . .Тогава вярно е това, че светът се състои само 
от нашите усещания. Но ние тогава знаем само нашите 
усещания и допускането на ония ядра, както и взаимо-
действието между тях, плод на което само са усещанията, 

30



се оказва Напълно празно и излишно. Такъв възглед 
може да бъде добър само за половинчатая реализъм или 
за половинчатая критицизъм.»

Ние цитирахме напълно целия 6-и параграф от «анти- 
метафизическите забележки» на Мах. Това е от начало до 
край плагиат от Беркли. Нито едно съображение, нито 
един проблясък на мисъл освен това, че «ние усещаме 
само своите усещания». Оттук следва само един извод, 
именно — че «светът се състои само от моите усещания». 
Думата: «наши», поставена от Мах вместо думата «мои», 
е поставена от него незаконно. Със самата тази дума Мах 
проявява вече същата «половинчатост», в която той обви-
нява другите. Защото, ако е «празно» «допускането» на 
външния свят, допускането, че иглата съществува незави-
симо от мене и че между моето тяло и върха на иглата 
става взаимодействие, ако цялото това допускане е дей-
ствително «празно и излишно», то празно и излишно е 
преди всичко «допускането», че съществуват други хора. 
Съществувам само Аз, а всички останали хора, както и 
целият външен свят попадат в категорията на празни-
те «ядра». От такова гледище не може да се говори за 
«тшиш» усещания, а щом Мах говори за тях, това свиде- 
телствува само за неговата крещяща половинчатост. То-
ва доказва само, че неговата философия се състои от праз-
ни и безсъдържателни думи, на които сам авторът не вярва.

Ето особено нагледен пример за половинчатостта. и 
бъркотията у Мах. В § 6 на глава XI на тоя същия «Ана-
лиз на усещанията» четем: «Ако в същото време, ко-
гато усещам нещо, аз сам или някой друг би могъл да 
наблюдава моя мозък с помощта на всевъзможни физи-
чески и химически средства, тогава би могло да се опре-
дели с какви ставащи в организма процеси са свързани 
определен род усещания. . .» (197).

Много добре! Следователно нашите усещания са свър-
зани с определени процеси, които стават в организма 
изобщо и по-специално в нашия мозък? Да, Мах напълно 
определено прави това «допускане» — малко трудничко 
би било да не го направи от гледището на природозна-
нието. Но позволете — та това е същото онова «допу-
скане» на същите ония «ядра и взаимодействието между 
тях», което нашият философ обяви за излишно и празно! 
Телата, казва ни се, са комплекси от усещания; да се 
отиде по-нататък от това — уверява ни Мах, — да се смя-

31



ТаТ усещанията продукт на действието на телата върху 
нашите сетивни органи е метафизика, празно, излишно 
допускане и т. н. â 1а Беркли. Но мозъкът е тяло; Следо- 
ватёлно мозъкът също така не е нищо друго освен комплекс 
от усещания. Излиза, че с помощта на комплекс от усе-
щания аз (а аз също не е нищо друго освен комплекс от 
усещания) усещам комплекси от усещания. Каква пре-
лестна философия! Отначало да се обявят усещанията за 
«истински елементи на света» и върху това да се построи 
«оригинално» берклианство, а после тайничко да се про-
карват противоположните възгледи, че усещанията са 
свързани с определени процеси в организма. Не са ли 
свързани тия «процеси» с обмяната на веществата между 
«организма» и външния свят? Би ли могла да се извършва 
тая обмяна на вещества, ако усещанията нададен органи-
зъм не биха му давали обективно правилна представа за 
тоя външен свят?

Мах не си поставя такива неудобни въпроси, съпо-
ставяйки механически късчета от берклианството с въз-
гледите на природознанието, което стихийно стои на 
гледището на материалистическата теория на познание-
то. . . «Понякога си задават също въпроса — пише Мах 
в същия параграф, — не усеща ли «материята» (неорга- 
ническата)». . . Следователно за това, че органическата 
материя усеща, не става и въпрос? Значи усещането не 
е нещо първично, а е едно от свойствата на материята? 
Мах прескача през всички нелепости на берклианство- 
то1. . . «Тоя въпрос — казва той — е напълно естествен, 
ако се излиза от обикновените, широко разпространени 
физически представи, според които материята представ-
лява от себе си онова непосредствено и несъмнено дадено 
реално, върху което се строи всичко, както органическо, 
така и неорганическо. . .» Да запомним хубавичко това 
наистина ценно признание на Мах, че обикновените и 
широко разпространени физически представи смятат ма-
терията за непосредствена реалност, при което само 
една разновидност на тая реалнсст (органическата мате-
рия) има ясно изразено свойство да усеща. . . «Но в 
такъв случай — продължава Мах — в сградата, която се 
състои от материя, усещането трябва да възниква някак 
си- внезапно или то трябва да съществува, така да се 
каже, в самия фундамент на тази сграда. От наше гледище 
този въпрос в основата си е погрешен. За нас материята



lié é Първично ДаДено. Такова първично ДаДено câ nô- 
скоро елементите (които в известен определен смисъл 
се наричат усещания)». . .

И така» първично дадени са усещанията, макар те 
да са «свързани» само с определени процеси в органи-
ческата материя! И говорейки подобна безсмислица, Мах 
като че ли обвинява материализма (на «обикновената, 
Широко разпространена физическа представа ») в това, 
че не решава въпроса — откъде «възниква» усещането. 
Това е образец на «опровергаване» материализма, от 
фидеистите и техните прислужници. Нима някаква друга 
философска гледна точка «решава» въпроса, за реше-
нието на който не са събрани още достатъчно данни? 
Нима сам Мах не говори в тоя същия параграф: «докато 
тази задача (да се реши «докъде се простират в органи-
ческия свят усещанията») не е решена в нито един спе-
циален случай, невъзможно е да се реши тоя въпрос»?

Разликата между материализма и «махизма» по този 
въпрос се свежда следователно към следното. Материа-
лизмът, в пълно съгласие с природознанието, взема за 
първично дадено материята, като смята за вторично 
съзнанието, мисленето, усещането, защото в ясно изра-
зена форма усещането е свързано само с висшите форми 
на материята (органическата материя) и «в основата на 
самата сграда на материята» може само да се предполага 
съществуването на способност, сходна с усещането. Та-
кова е предположението напр. на известния германски 
природоизследовател Ернст Хекел, на английския био-
лог Лойд Морган и др., да не говорим за догадката на 
Дидро, приведена от нас по-горе. Махизмът стои на про-
тивоположно, идеалистическо, гледище и веднага води 
към безсмислица, защото, първо, за първично се взема 
усещането, въпреки че то е свързано само с определени 
процеси в организираната по определен начин материя; 
а, второ, основната предпоставка, че телата са комплекси 
от усещания, се нарушава от предположението за съще-
ствуването на други живи същества и изобщо на други 
«комплекси» освен даденото велико Аз.

Думичката «елемент», която много наивни хора прие-
мат (както ще видим) за някаква новост и някакво откри-
тие, всъщност само забърква въпроса с нищо неговорещ 
термин, създава фалшива привидност за някакво разре-
шение или крачка напред. Тая привидност е фалшива,

3 В. И. Ленин, т. 3 33



äaiuöTö в действителност остава още да се изследва й да 
се изследва по какъв начин се свързва материята, която 
съвсем не усещала, с материята, съставена от същите тези 
атоми (или електрони) и в същото време притежаваща 
ясно изразена способност да усеща. Материализмът ясно 
поставя нерешения още въпрос и с това дава тласък към 
неговото разрешение, дава тласък към по-нататъшни 
експериментални изследвания. Махизмът, т. е, разновид-
ност на объркан идеализъм, замърсява въпроса и го от-
клонява от правилния път чрез празното словесно извър-
тане: «елемент».

Ето едно място в последното, обобщаващо и заклю-
чително философско произведениеьна Мах, което показва 
цялата фалшивост на това идеалистическо извъртане. 
В «Познание и заблуждение» четем: «Докато няма ни-
каква трудност да се построи (aufzubauen) всеки физиче-
ски елемент от усещанията, т. е. от психическите елементи, 
не можем и да си въобразим (ist keine Möglichkeit abzu-
sehen) как бихме могли да си представим (darstellen) 
каквото и да е психическо преживяване от елементи, 
употребявани от съвременната физика, т. е. от маси и 
движения (в оная закостенялост — Starrheit — на тия 
елементи, която е удобна само за тая специална наука).»*

За закостенялостта на понятията у много съвремен-
ни природоизследователи, за техните метафизически (в 
марксисткия смисъл на думата, т. е. антидиалектически) 
възгледи Енгелс говори неведнъж с най-пълна опреде-
леност. Ние ще видим по-долу, че Мах именно по този 
пункт се е провалил, не разбирайки или не знаейки 
съотношението между релативизма и диалектиката. Но 
сега става дума не за това. За нас е важно да отбележим 
тук с каква нагледност се проявява идеализмът на Мах, 
въпреки забърканата, уж нова терминология. Нямало, 
виждате ли, никаква трудност да се построи всеки физи-
чески елемент от усещания, т. е. от психически елементи! 
О, да, такива построения, разбира се, не са трудни, 
защото това са чисто словесни построения, празна схола-
стика, която служи за прокарване на фидеизъм. Не е 
чудно след това, че Мах посвещава своите съчинения на 

* £. Mach, «Erkenntnis und Irrtum», 2, Auflage, И906, S. 12 
Anmerkung (Е. Max, «Познание н заблуждение», 2 изд., (906, 
стр. 12, забележката. Ред,),

34



иманентите, йа шйяФа на Мах се квърляФ иМаненТиТе, 
т. е. привържениците на най-реакционния философски 
идеализъм. Само че «най-новият позитивизъм» на Ернст 
Мах е закъснял с двеста години: Беркли показа вече 
достатъчно, че «от усещанията, т. е. от психическите 
елементи» не може да се «построи» нищо друго освен 
солипсизъм. А що се отнася до материализма, на който 
Мах и тук противопоставя своите възгледи, без да споме-
нава «врага» открито и ясно, то ние от примера с Дидро 
видяхме истинските възгледи на материалистите. Не в 
това се състоят тия възгледи, усещането да се извежда 
от движението на материята или да се свежда към дви-
жението на материята, а в това, че усещането се признава 
за едно от свойствата на движещата се?материя. Енгелс 
по тоя въпрос стои на гледната точка на Дидро. От «вул-
гарните» материалисти Фохт, Бюхнер и Молешот Енгелс 
отделя себе си между другото именно затова, защото те 
се провалят във възгледа си, че мозъкът отделял мисълта 
така, както черният дроб отделя жлъчката. Но Мах, 
който постоянно противопоставя своите възгледи на 
материализма, игнорира, разбира се, всички велики ма-
териалисти, и Дидро, и Фойербах, и Маркс—Енгелс, също 
така, както всички останали казионни професори на ка-
зионната философия.

За характеристика на първоначалния и основен въз-
глед на Авенариус да вземем неговата първа самостоя-
телна философска работа: «Философията като мислене 
за света по принципа на най-малкото изразходване на 
сили» («Пролегомени към критиката на чистия опит»), 
излязла през 1876 г. В своя «Эмпириомонизм» (книга I, 
изд. 2, 1905 г., с. 9, заб.). Богданов казва, че «в разви-
тието на възгледите на Мах като изходна точка послужи 
философският идеализъм, докато за Авенариус от самото 
начало е характерна реалистическата окраска». Богда-
нов казва това, защото е повярвал на думата на Мах: 
виж «Анализ на усещанията», руски превод, с. 288. 
Но Богданов напразно е повярвал на Мах и неговото 
твърдение е диаметрално противоположно на истината. 
Напротив, идеализмът на Авенариус така ясно изпъква 
в споменатото произведение от 1875 г., че сам Авенариус 
в 1891 г. беше принуден да признае това. В предговора 
към «Човешкото понятие за света» Авенариус казва: 
«Който е чел моята първа систематична работа: «Фило-

35



софията и т. н.», той веднага ще предположи, 4е аз ще се 
опитам да разглеждам въпросите на «Критиката на чи-
стия опит» преди всичко от идеалистическо гледище» 
(«Der menschliche Weltbegriff», 1891, Vorwort, S. IX*),  
но «безплодността на философския идеализъм» ме при-
нуди «да се усъмня в правилността на по-раншния си 
път» (S. X). Във философската литература тая идеали- 
стическа изходна гледна точка на Авенариус е общо-
призната; от френските автори ще се позова на Ковеларт, 
който казва, че в «Пролегомените» философското гледище 
на Авенариус е «монистически идеализъм»**;  от немските 
автори ще спомена ученика на Аванариус Рудолф Вили, 
който казва, че «Авенариус в своята младост — и особено 
в своя труд от 1876 г. — е бил всецяло под обаянието 
(ganz im Banne) на така наречения теоретико-познавате-
лен идеализъм»***.

А и смешно би било да се отрича идеализмът в «Про-
легомените» на Авенариус, когато той открито говори там, 
че «само усещането може да бъде мислимо като съще-
ствуващо» (стр. 10 и 65 на второто немско изд.; курсивът 
в цитатите е навсякъде наш). Така излага сам Аванариус 
съдържанието на § 116 от своя труд. Ето тоя параграф 
изцяло: «Ние признахме, че съществуващото (или: би-
тието, das Seiende) е субстанция, надарена с усещане; 
субстанцията отпада. . .» («по-икономично», виждате ли, 
«по-малко изразходване на сили» е да се мисли, че «суб-
станция» няма и никакъв външен свят не съществува!) 
«. . .остава усещането: затова съществуващото трябва, 
да се мисли като усещане, в основата на което няма вече 
нищо, чуждо на усещането» (nichts Empfindungsloses).

И така, усещането съществува без «субстанцията», 
т. е. мисълта съществува без мозъка! Нима има наистина 
философи, способни да защищават тая безмозъчна фило-
софия?' Има. Между тях е и професор Рихард Авенариус.

* — «Човешкото понятие за света», 1891, предгозора, стр. 
IX. Ред.

** F. Va» Cauwelaert. «L’empiriocriticisme» в «Revue Néo-
scolastique»14, 1907, февруари, стр. 51 (Ф. Ван Ковеларт. <Ем- 
пирнокритицизъм» в «Неосхоластически преглед». Ред.).

**• Rid If UZilly. «Gegen die Schulweisheit. Eine Kritik der 
Philosophie», München, 1905, S. 170 (Рудолф Вили. «Претив 
школската мъдрост. Критика на философията», Мюнхен, 1905, 
стр. 170. Ред.).

36



И върху защитата на тая философия, кол кото и трудно 
да е за здравия човек да я вземе сериозно, трябва за 
малко да се спрем. Ето разсъждението на Авенариус в 
параграфи 89—90 на същото съчинение:

«. . .Положението, че движението предизвика усеща-
не, е основано само на привиден опит. Тоя опит, от-
делен акт от който е възприятието, се състои като че ли 
в това, че усещането се поражда в известен род субстан-
ция (мозъка) като следствие на предадено движение 
(на раздразнения) и при съдействието на други мате-
риални условия (напр. кръвта). Обаче — независимо от 
туй, че това пораждане никога не е било наблюдавано 
непосредствено (selbst) — за да се конструира предпола-
гаемият опит като действителен опит във всички свои 
части, необходимо е поне емпирическо доказателство за 
това, че усещането, предизвикано като че ли в известна 
субстанция чрез предадено движение, не е съществувало 
още по-рано така или иначе в тая субстанция; така че 
появата на усещането не може да бъде разбрана другояче 
освен чрез акт на създаване от страна на предаденото 
движение. И така, само ако се докаже, че там, където 
сега се явява усещане, по-рапо не е имало никакво усе-
щане, дори минимално, само ако се докаже това, би могло 
да се установи фактът, който, означавайки някакъв 
акт на сътворение, противоречи на целия останал опит 
и коренно изменя цялото останало разбиране за приро-
дата (Nat’Tanscha'irng). Но никакъв опит не дава такова 
доказателство и никакъв опит не може да го даде; напро-
тив, абсолютно лишеното от усещане състояние на суб-
станцията, която след това усеща, е само хипотеза. И 
тая хипотеза усложнява и затъмнява нашето познание, 
вместо да го опростява и прояснява.

Ако така нареченият опит, при който чрез предадено 
движение възниквало усещане в субстанцията, която 
почва да усеща от този момент, се оказва при по-близко 
разглеждане само привиден, то може би в останалото 
съдържание на опита има още достатъчно материал, за 
да се констатира поне относителен произход на усеща-
нето от условията на движението, именно: да се конста-
тира, че усещането, което е налице, но е скрито, или мини-
мално или по други причини не се поддава на нашето 
съзнание, по силата на предаваното движение се осво-
бождава или се повищава, или се осъзнава. Обаче и това 

.37:



късче от останалото съдържание на опита е само при-
видно. Ако ние чрез идеално наблюдение проследим дни- 
жението, което изхожда от движещата се субстанция А, 
предавано чрез редица междинни центрове и достигащо 
до надарената с усещане субстанция В, то ние ще на-
мерим в най-добрия случай, че усещането в субстанцията 
В се развива или се повишава едновременно с приемането 
на достигащото до нея движение — но ние не ще намерим, 
че това е станало в резултат на движението». . .

Ние нарочно приведохме напълно това опровержение 
на материализма от Авенариус, за да може читателят да 
види с какви наистина жалки софизми оперира «най- 
новата» емпириокритическа философия. На разсъжде-
нието на идеалиста Авенариус ще съпоставим материа-
листическото разсъждение. . . на Богданов, макар и 
като наказание за това, че той измени на материализма!

В отдавна, отдавна минали времена, преди цели девет 
години, когато Богданов беше наполовина «природо-
исторически материалист» (т. е. привърженик на мате-
риалистическата теория на познанието, на която сти-
хийно стои огромното мнозинство от съвременните при- 
родоизследователи), когато Богданов само наполовина 
беше заплетен от объркания Оствалд, той писа: «От 
древни времена и досега в описателната психология 
фактите на съзнанието се делят на три групи: област 
на усещанията и представите, област на чувството, област 
на подбудите. . . Към първата група се отнасят образите 
на явленията от външния или вътрешния свят, взети в съз-
нанието сами по себе си. . . Такъв образ се нарича «усеща-
не», ако той пряко е предизвикан чрез органите на външ-
ните сетива от съответното нему външно явление»*.  Малко 
по-нататък: «усещането. . . възниква в съзнанието като 
резултат на някакъв тласък от външната среда, преда-
ван чрез органите на външните сетива» (222). Или още: 
«Усещанията са основа за живота на съзнанието, негова 
непосредствена връзка с външния свят» (240). «На всяйа 
крачка в процеса на усещането се извършва преминаване 
на енергията на външното раздразнение във факт на 
съзнанието» (133). И дори’в 1905 г., когато^ Богданов 

* Л. Богданов. «Основные элементы исторического взгляда на 
природу». СПБ., 1899 г., стр. 216 (А. Богдйнов. «Основни елементи 
на историческия възглед върху природата». СПБ., 1899, стр. 216, 
Ред.).

38



успя, при благосклонното съдействие на Оствалд и Мах, 
да премине от материалистическото гледище във фило-
софията на идеалистическо, той писа (поради къса па-
мет!) в «Эмпириомонизм»: «Както е известно, енергията 
на външното раздразнение, преобразувана в периферий-
ния апарат на нерва в недостатъчно още изучената, но 
чужда на всякакъв мистицизъм «телеграфна» форма на 
нервния ток, достига преди всичко невроните, разполо-
жени в така наречените «низши» центрове — ганглиоз- 
ни, гръбначно-мозъчни, субкортикални» (книга I, изд. 2, 
1905 г., стр. 118).

За всеки необъркан от професорската философия 
природоизследовател, както и за всеки материалист, 
усещането е действително непосредствена връзка на съз-
нанието с външния свят, превръщане на енергията на 
външното раздразнение във факт на съзнанието. Това 
превръщане всеки човек милиони пъти е наблюдавал и 
наблюдава действително на всяка крачка. Софизмът на 
идеалистическата философия се състои в това, че усеща-
нето се приема не за връзка на съзнанието с външния 
свят, а за преграда, стена, която отделя съзнанието от 
външния свят — не за образ на външното явление, което 
съответствува на усещането, а за «единствено съществу-
ващо». Авенариус само мъничко поизмени формата на 
тоя стар софизъм, изтъркан още от епископ Беркли. Тъй 
като ние още не знаем всички условия на всекиминутно 
наблюдаваната от нас връзка на усещането с организи-
раната по определен начин материя, затова ще признаем 
за съществуващо само усещането —ето към какво се свеж-
да софизмът на Авенариус.

За да свършим с характеристиката на основните идеа-
листически предпоставки на емпириокритицизма, ще по-
сочим накратко английските и френските представители 
на това философско течение. За англичанина Карл Пир- 
сън Мах казва направо, че «е съгласен с неговите гносео-
логически (erkenntniskritischen) възгледи по всички съще-
ствени пунктове» («Механика», цит. изд., стр. IX), К- Пир- 
сън от своя страна изказва своетд съгласие с Мах.*  За 
Пирсън «реалните вещи» са «сетивни възприятия» (sense 
impressions). Всяко признаване на нещата зад пределите 

• Karl Pearsan. «The Grammar of Science». 2nd ed., Lond. 
1900, p. 326 [Карл Пирсън. «Граматика на науката», 2 изд,, Лон-
дон, 1900, стр. 3?6, Ре$.),

39



на сетивните възприятия Пирсън обявява за метафизика. 
С материализма (не знаейки ни Фойербах, ни Маркс— 
Енгелс) Пирсън воюва по най-решителен начин — дово-
дите не се отличават от разгледаните по-горе. Но при 
това на Пирсън до такава степен е чуждо всяко желание 
да се представя за привърженик на материализма (спе-
циалност на руските махисти), Пирсън е до такава сте-
пен. . . непредпазлив, че без да измисля «нови» названия 
за своята философия, той просто обявява както своите 
възгледи, така и тези на Мах за «идеалистически» (стр. 326 
на цитираното издание)! Своето родословие Пирсън води 
пряко от Беркли и Юм. Философията на Пирсън, както 
ние нееднократно ще видим по-долу, се отличава с много 
по-голяма цялостност и обмисленост, отколкото филосо-
фията на Мах.

Мах специално изразява своята солидарност с френ-
ските физици П. Дюем и Анри Поанкаре.*  За философ-
ските възгледи на тия автори, особено забъркани и не-
последователни, ние ще говорим в главата за новата 
физика. Тук е достатъчно да отбележим, че за Поанкаре 
нещата са «групи от усещания»**  и че подобен възглед 
покрай другото изказва и Дюем***.

Да преминем към въпроса, как Мах и Авенариус, 
признали идеалистическия характер на своите първона-
чални възгледи, ги поправят в по-късните си съчинения.

2. «Откриване елементите на света»

Под това заглавие пише за Мах частният доцент в 
Цюрихския университет Фридрих Адлер, едва ли не 
единственият немски автор, който също желае да до-
пълни Маркс с махизма.****  И трябва да се отдаде спра-

* «Анализ ощущений», стр. 4. Срв. предговора към «Erken-
ntnis und Irrtum», 2 изд.

** Henri Poincaré. «La Valeur de laJScience», Paris, 1905 
(има руски’превод), passim (Анри Поанкаре.’’«Ценността на наука-
та», Париж. 1905, на редица места. Ред.).

*** P. Duhem. «La théorie physique, son objet et sa structure» 
P., 1906. Срв. pp. 6, 10 (П. Дюем. «Физическата теория, нейният 
предмет и нейният строеж»., Париж, 1906, Срв. стр. 6, 10,. Ред.).

**** Friedrich. Vf. Adler. «Die Entdeckung der Wcltelemente» 
(Zu E. Machs 70. Geburstag). «Der Kampf»15, «1908, N 55 (Februar). 
Преведено в «The International Socialist Review»16. 1908, N 10

40



ведливост на тоя наивен частен доцент, че той със своето 
простодушие оказва мечешка услуга на махизма. Въпро-
сът се поставя поне ясно и рязко: действително ли. Мах 
«е открил елементите на света»? Тогава, разбира се, 
само съвсем изостанали и невежи хора могат и досега 
да си остават материалисти. Или това откритие е връщане 
на Мах към старите философски грешки?

Ние видяхме, че Мах в 1872 г. и Авенариус в 1876 г. 
стоят върху чисто идеалистическа гледна точка: за тях 
светът е наше усещане. В 1883 г. излиза «Механиката» 
на Мах и в предговора към първото издание Мах се позо-
вава тъкмо на «Пролегомените» на Авенариус, като при- 
ветствува «извънредно родствените» (sehr verwandte) на 
своята философия мисли. Ето разсъждението в тая «.Ме-
ханика» за елементите: «Цялото природознание може 
само да изобразява (nachbilden und vorbilden) комплек-
сите от ония елементи, които ние обикновено наричаме 
усещания. Касае се до връзката на тия елементи. Връз-
ката между А (топлината) и В (огъня) принадлежи към 
физиката. Връзката между А и N (нервите) принадлежи 
към физиологията. Нито едната, нито другата връзка не 
съществува отделно, двете съществуват заедно. Само 
.временно ние можем да се абстрахираме от едната или 
другата. Дори чисто механическите процеси са, както из-
глежда, винаги и физиологически» (S. 499, цит. по нем. 
изд.). Същото е в «Анализ на усещанията»: «. . .Там, 
където заедно с изразите «елемент», «комплекс от еле-
менти» или вместо тях се употребяват означенията: 
-«усещане», «комплекс от усещания», трябва винаги да 
се има предвид, че елементите са усещания само в тая 
връзка (именно: връзката на А, В, С с K» L, М» т. е. връз-
ката на «комплексите, които обикновено се наричат 
тела», с «комплекса, който ние наричаме наше тяло»), 
«в това отношение, в тая функционална зависимост. 
В друга функционална зависимост те са същевременно 
физически обекти.» (руски прев., стр. 23 и 17). «Цветът 
е физически обект, ако ние обръщаме внимание например 
на неговата зависимост от осветяващия го източник на

(April). Фридрих В. Адлер. «Откриването на елементите на света». 
(По случай седемдссетгодишнината на Е. Мах). «Борба», 1908, 
бр. 5 (февруари). Преведено в «Международен социалистически 
преглед», 1908, бр. 10 (април). Ред.). Една статия от тоя Адлер е 
преведена на руски в сборника: «Исторический материализм». 

41



светлината (от другите цветове, топлината, простран-
ството и т. н.). Но ако ние обръщаме внимание на него-
вата зависимост от ретината (от елементите K» L, М. . .), 
пред нас е психологически обект, усещане» (пак там, стр. 24).

И така, откриването елементите на света се състои 
в това, че:

1) всичко съществуващо се обявява за усещане;
2) усещанията се наричат елементи;
3) елементите се делят на физическо и психическо; 

последното е това, което зависи от нервите на човека 
и изобщо от човешкия организъм; първото — не зависи;

4) връзката между физическите и връзката между 
психическите елементи се обявяват несъществуващи от-
делно една от друга; те съществуват само заедно;

5) само временно може да се абстрахираме от едната 
или другата връзка;

6) «новата» теория се обявява за лишена от «едно-
странчивост».*

Едностранчивост тука наистина няма, но има най- 
несвързано смесване на противоположни философски 
гледни точки. Щом изхождате само от усещанията, с 
думичката «елемент» вие не поправяте «едностранчи-
востта» на своя идеализъм, а само забърквате работата, 
криете се страхливо от своята собствена теория. На думи 
вие отстранявате противоположността между физиче-
ското и психическото**,  между материализма (който взема 
за първично природата, материята) и идеализма (който 
взема за първично духа, съзнанието, усещането) — на 
дело вие веднага отново възстановявате тая противополож-
ност, възстановявате я тайно, отстъпвайки от своята основ-
на предпоставка! Защото ако елементите са усещания, 
вие нямате право нито за секунда да приемате съществу-
ването на «елементи» независимо от моите нерви, от моето 
съзнание. А щом допускате такива независими от моите 
нерви,: от моите усещания физически обекти, които по-
раждат усещане само чрез въздействие върху моята ре- 

*Мах в «Анализ ощущений»: «Елементите обикновено се на-
ричат усещания. Тъй като под това название се подразбира вече 
определена едностранчива теория, ние предпочитаме кратко да го-
ворим за елементи» (27—28).

♦*  «Противоположността между Лэ и света, междУ усещането 
или явлението и вещта тогава изчезва и цялата работа се свежда 
само към съединяване на елементите» («Анализ ощущений », стр. 21)»

42



тина, то вие позорно напущате своя «едностранчив» 
идеализъм и преминавате върху гледището на «едно-
странчивия» материализъм! Ако цветът е усещане само в 
зависимост от ретината (както природознанието ви заставя 
да признаете) — значи лъчите на светлината, падайки 
върху ретината, произвеждат усещането за цвят. Следо-
вателно вън от нас, независимо от нас и от нашето съзна-
ние съществува движение на материята, да речем, вълни 
на етера с определена дължина и определена скорост, 
които, действувайки върху ретината, произвеждат у 
човека усещане на един или друг цвят. Така именно и 
гледа природознанието. Различните усещания на един 
или друг цвят то обяснява с различната дължина на свет-
линните вълни, съществуващи вън от човешката ретина, 
вън от човека и независимо от него. Това именно е мате-
риализъм: материята, действувайки върху нашите сетив-
ни органи, произвежда усещане. Усещането зависи от 
мозъка, нервите, ретината и т. н., т. е. от организираната 
по определен начин материя. Съществуването на мате-
рията не зависи от усещането. Материята е първичното. 
Усещането, мисълта, съзнанието е висш продукт на орга-
низираната по особен начин материя. Такива са възгле-
дите на материализма изобщо и на Маркс—Енгелс по- 
специално. Мах и Авенариус тайничко промъкват мате-
риализма чрез думичката «елемент», която уж избавя 
тяхната теория от «едностранчивостта» на субективния 
идеализъм, уж позволява да се допусне зависимост на 
психическото от ретината, нервите и т. н., да се допусне 
независимост на физическото от човешкия организъм. 
Фактически, разбира се, хитрината с думичката «елемент» 
е най-жалък софизъм, понеже материалистът, четейки 
Мах и Авенариус, веднага ще постави въпроса: какво 
представляват «елементите»? Би било наистина детин- 
щина да се мисли, че с измислянето на нова думичка 
можем да се отървем от основните философски направле-
ния. Или «елементът» е усешрне, както говорят всички 
емпириокритици — и Мах, и Авенариус, и Петцолд*  

* Joseph Petzoldt. «Einführung In die Philosophie der reinen 
Erfahrung», Bd. I, Leipzig, 1900, S. 113. (Иосиф Петцолд. 
«Увод във философията на чистия опит», т. I, Лайпциг, 1900, 
стр. г113. Péd.). «Елементи се наричат усещанията в обикновено-
то значение на прости, неразложимц по-нататък възприятия» 
(Wahmeh m ungen).

43



и т. н., — тогава вашата философия, господа, е идеали-
зъм, който напразно се опитва да прикрие голотата на 
своя солипсизъм в премяната на по-«обективна» термино-
логия. Или «елементът» не е усещане — и тогава с вашата 
«нова» думичка не е свързана абсолютно никаква мисъл, 
тогава това е просто важничене с празен звук.

Вземете например Петцолд — последната дума на 
емпириокритицизма, според характеристиката на първия 
и най-голям руски емпириокритик В. Лесевич*.  Определил 
елементите като усещания, във втория том на посоченото 
съчинение той заявява: «Трябва да се предпазваме да 
приемаме в твърдението «усещанията са елементите на 
света» думата усещане като означаваща нещо само субек-
тивно и затова въздушно, превръщащо в илюзия (ver-
flüchtigendes) обикновената картина на света.»* **

Кой каквото го боли, за него си и говори! Петцолд 
чувствува, че светът се «изпарява» (verflüchtigt sich) 
или се превръща в илюзия, ако смятаме за елементи на 
света усещанията. И добрият Петцолд мисли да помогне 
на работата чрез уговорката: не трябва да се приема 
усещането за нещо само субективно! Е, нима това не е 
смешен софизъм? Нима работата ще се измени от това, 
дали ще «приемаме» усещането за усещане, или ще се 
стараем да разтягаме значението на тая дума? Нима от 
това ще изчезне фактът, че усещанията у човека са свър-
зани с нормално функциониращите нерви, ретина, мозък 
и т. н.? че външният свят съществува независимо от на-
шето усещане? Ако не искате да се отървавате с извърта-
ния, ако сериозно искате да се «предпазвате» от субек-
тивизъм и солипсизъм, вие трябва преди всичко да се 
предпазвате от основните идеалистически предпоставки 
Ив вашата философия; идеалистическата линия на вашата 
философия (от усещанията към външния свят) трябва 
да се замени с материалистическата (от външния свят 
към усещанията); трябва да се отхвърли празното и за-
бъркано словесно украшение: «елемент», и просто да се 
каже: цветът е резултат от въздействието на физическия 
обект върху ретината = усещането е резултат от въздей-
ствието на материята върху нашите сетивни органи.

♦ В. Лесевич. «Что такое научная» (чети: модна, прсфесорска, 
еклектическа) «философия»?, СПБ,. 1891 г., стр. 229 и 247.

** Петцолд. Bd. 2, Lpz., 1904, S. 329 (т. 2, Лайпциг, 1904, 
стр. 329. Ред.).

44



«Елементи, комплекси от елементи: 
телесни неща.
нетелесни неща, възпоминания и 
фантазии.»

Да вземем и Авенариус. По въпроса за «елемейТи'Гё» 
най-ценното дава неговият последен (и ако искате, най- 
важен за разбирането на неговата философия) труд: 
«Бележки върху разбирането предмета на психология-
та»*.  Авторът дава тук между другото извънредно «на-
гледна» табличка (стр. 410 в XVIII том), която ние въз-
произвеждаме в главната й част:

I. Вещи или веществено. . .
II. Мислене или мисловно 

(Gedankenhaftes). . .

Сравнете с туй онова, което говори Мах след всички 
свои разяснения за «елементите» («Анализ ощущений», 
стр. 33): «Не телата предизвикват усещанията, а комплек-
сите от елементите (комплекси от усещания) образуват 
телата.» Ето ви «откриване елементите на света», което 
превъзмогнало едностранчивостта на идеализма и мате-
риализма! Отначало ни уверят, че «елементите» = нещо 
ново, едновременно и физическо, и психическо, а после 
тайничко внасят поправчица: вместо грубото материали-
стическо различаване на материя (тёла, вещи) и психи-
ческо (усещания, възпоминания, фантазия) дават учение-
то на «най-новия позитивизъм» за елементи веществени 
и елементи мисловни. Малко е спечелил Адлер (Фриц) 
от «откриването на елементите на света»!

Възразявайки на Плеханов, Богданов писа в 1906 г.: 
«. . .Аз не мога да призная себе си за махист във фило-
софията. В общата философска концепция аз взех от 
Мах само едно — представата за неутралността на еле-
ментите на опита към «физическото» и «психическото», 
за зависимостта на тия характеристики само от връзката 
на опита» («Эмпириомонизм», кн. III, СПБ, 1906 г., 
стр. XLI). Това е все едно религиозният човек да каже: 
не мога да се призная за привърженик на религията, 
тъй като аз взех ot тия привърженици «само едно»: би-
рата в бога. «Само едното», което Богданов взема от Мах, 
е именно основната грешка на махизма, основната непра- 

* Р. Avenarius. «Bemerkungen zum Begriff des Gegenstandes 
der Psychologie» във «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philo-
sophie»17, Bd. XVIII (1894) и XIX (1895) (P. Авенариус. «Бележки 
върху разбирането предмета на психологията» в «Тримесечник- 
на научната философия», т. XVIII (1894) и XIX (1895). Ред.).

45



биЛнбсФ Hà цяЛаФа Фази философия. ОтстъпленияФа на 
Богданов от емпириокритицизма, на които сам Богданов 
придава твърде голямо значение, са всъщност съвсем вто-
ростепенни и не излизат извън рамките на детайлните, 
частни, индивидуални отличия между различните емпи- 
риокритици, одобрявани от Мах и одобряващи Мах (за 
това по-подробно по-долу). Затова, когато Богданов се 
сърдеше, че го смесват с махистите, той разкриваше с 
това само неразбиране на коренните отличия на мате-
риализма от онова, което е общо на Богданов и всички 
останали махисти. Не е важно как е развил или как е 
подправил, или как е влошил махизма Богданов. Важно 
е, че той напусна материалистическата гледна точка и с 
това неизбежно осъди себе си на забърканост и идеали-
стически лутания.

В 1899 г., както видяхме, Богданов стоеше на правил-
на гледна точка, когато пишеше: «Образът на стоящия 
пред мене човек, даден ми непосредствено от зрението, 
е усещане.»*  Богданов не се потруди да направи критика 
на тоя свой стар възглед. Той повярва сляпо на думите 
на Мах и почна след него да повтаря, че «елементите» 
на опита са неутрални по отношение на физическото и 
психическото. «Както е изяснено от най-новата позитивна 
философия, елементите на психическия опит — пише 
Богданов в кн. I на «Эмпириомонизм» (2 изд., стр. 90) — 
са тъждествени с елементите на всеки опит изобщо, тъй 
като са тъждествени с елементите на физическия опит.» 
Или в 1906 г. (кн. III, стр. XX): «а що се отнася до «идеа-
лизма» — може ли да се говори за него само на това 
основание, че елементите на «физическия опит» се при-
знават за тъждествени с елементите на «психическия» 
или с елементарните усещания, когато това е просто 
несъмнен факт».

Ето къде е истинският източник на всички философски 
злополуки на Богданов — източник, общ у него с всички 
махисти. Може и трябва да се говори за идеализъм, ко-
гато усещанията се признават за тъждествени с «елемен-
тите на физическия опит» (т. е. физическото, външния 
свят, материята), защото това не е нищо друго освен 
берклианство. Тук няма и следа нито от най-новата, нито 

* «Основни елементи на историческия възглед върху приро 
дата», стр. 216, срв. посочените по-горе цитати.

46



от ПёЗйТиЬнаТа философия, пито от несъМНениятфакТ 
тук има просто стар-престар идеалистически софизъм. 
И ако попитате Богданов как може той да докаже тоя 
«несъмнен факт», че физическото е тъждествено с усе-
щанията, вие не ще чуете нито един довод освен вечния 
припев на идеалистите: аз усещам само своите усещания; 
«свидетелството на самосъзнанието» (die Aussage des 
Selbstbewusstseins — у Авенариус в «Пролегомените», 
стр. 56, второто немско издание, § 93); или: «в нашия 
опит» (говорещ, че «ние сме, усещащи субстанции») «усе-
щането ни е дадено по-достоверно от субстанционал- 
ността» (пак там, стр. 55, § 91) и т. н. и т. н. и#др. т. За 
«несъмнен факт» Богданов е приел^(като е повярвал на 
Мах) реакционно философско извъртане, защото всъщ-
ност не е бил приведен и не може да бъде приведен нито 
един факт, който да опровергае възгледа за усещането 
като образ на външния свят — възглед, който се споде-
ляше от Богданов в 1889 г. и който се споделя от природо-
знанието и до ден днешен. В своите философски блужде- 
ния физикът Мах се е съвсем отклонил от «съвременното 
природознание» — за това важно обстоятелство, незабе-
лязано от Богданов, ние по-после ще говорим още много.

Едно от обстоятелствата, което помогна на Богданов 
така бързо да прескочи от материализма на природоиз- 
следователите към забъркания идеализъм на Мах, това 
е (освен влиянието на Оствалд) учението на Авенариус 
за зависимия и независимия ред на опита. Сам Богданов 
в първа книга на «Эмпириомонизм» излага работата по 
такъв начин: «Доколкото данните на опита се проявяват 
в зависимост от състоянието на дадена нервна система, 
дотолкова те образуват психическия свят на дадена лич-
ност; доколкото данните на опита се вземат вън от тая 
зависимост, дотолкова пред нас е -физическият свят. 
Затова Авенариус означава тия две области на опита като 
зависим ред и независим ред на опита» (стр. 18).

> Там е и бедата, че това учение за независимия (от 
усещането на човека) «ред» е промъкване на материализма, 
незаконно, произволно, еклектическо от гледната точка 
на онази философия, която говори, че телата са комплекси 
от усещания, че усещанията са «тъждествени» с «елемен-
тите» на физическото. Защото щом вие сте признали, че 
източникът на светлината и светлинните вълни съществу-
ват независимо от човека и от човешкото съзнание, че цве-

47



ТъТ Зависи öt  действието на тия вълни върху реТинаТВ — 
вие фактически сте застанали на материалистическа глед-
на точка и сте разрушили до основи всички «несъмнени 
факти» на идеализма с всички «комплекси от усещания», 
с откритите от най-новия позитивизъм елементи и други 
такива глупости..

Там е и бедата, че Богданов (заедно с всички махи- 
сти-росияни) не вникна в първоначалните идеалистически 
възгледи на Мах и Авенариус, не разбра техните основни 
идеалистически предпоставки и затова не видя незакон-
ността и еклектичността на техния по-късен опит тайно 
да промъкнат материализма. А между това, доколкото е 
общопризнат във философската литература първоначал-
ният идеализъм на Мах и Авенариус, дотолкова е и общо-
признато, че по-късно емпириокритицизмът се опитваше 
да завие кЬм материализма. Френският автор Ковеларт, 
когото цитирахме по-горе, вижда в «Пролегомените» 
на Авенариус «монистически идеализъм», в «Критика на 
чистия опит» (1888—1890 г.) — «абсолютен реализъм», 
а в «Човешкото понятие за света» (1891) — опит за «обя-
снение» на тая промяна. Да отбележим, че терминът 
реализъм се употребява тук в смисъл на противополож-
ност на идеализма. Аз, след Енгелс, употребявам в тоя 
смисъл само думата: материализъм, и смятам тая термино-
логия за единствено правилна, особено предвид на това, 
че думата «реализъм» е банализирана от позитивистите 
и от други забъркани глави, които се колебаят между 
материализма и идеализма. Тук е достатъчно да се отбе-
лежи, че Ковеларт има предвид тоя несъмнен факт, че в 
«Пролегомените» (1876) за Авенариус усещането е един-
ствено съществуващо, «субстанцията» пък — по прин-
ципа на «икономията на мисълта»! — е елиминирана, 
а в «Критика на чистия опит» физическото е прието за 
независим ред, психическото пък, следователно и усеща-
нията — за зависим.

Ученикът на Авенариус Рудолф Вили също така при-
знава, че Авенариус, който е бил «всецяло» идеалист в 
1876 г., по-късно «примирява» (Ausgleich) с това учение 
«наивния реализъм» (цитир. по-горе съчинение, пак 
там) — т. е. оная стихийна, безсъзнателно материалисти-
ческа гледна точка, на която стои човечеството, приемай-
ки, че външният свят съществува независимо от нашето 
съзнание. '

48



Оскар Ёвалд, автор на книгата за «Авенариус катб 
основател на емпириокритицизма», говори, че тая фило*  
срфия съединява в себе ей противоречиви идеалистиче-
ски и «реалистически» (би трябвало да се каже: мате-
риалистически) елементи (не в махисткото, а в човешкото 
значение на думата: елемент). Например: «абсолютното 
(разглеждане) би увековечило наивния реализъм, относи-
телното — би обявило за постоянен изключителния идеа-
лизъм»*.  Авенариус нарича абсолютно разглеждане това, 
което съответствува у Мах на връзката между «елемен-
тите» вън от нашето тяло, а относително това, което 
съответствува у Мах на връзката между «елементите», 
зависими от нашето тяло.

Но особено интересен за нас в разглежданото отно-
шение е отзивът на Вунд, който сам стои — като мно-
зинството от споменатите по-горе автори — върху забър-
кана идеалистическа гледна точка, но който едва ли не 
най-внимателно е вникнал в емпириокритицизма. П. Юш-
кевич казва по тоя повод следното: «Любопитно е, че 
Вунд счита емпириокритицизма, за най-научна форма 
на последния тип материализъм»**,  т. е. на оня тип ма- 
териалисти, които намират, че духовното е функция на 
телесните процеси (и които,— нека^ добавим от себе си — 
Вунд нарича стоящи по , средата^между спинозизма18 и 
абсолютния материализъм***),

Вярно е, че отзивът на В. Вунд е извънредно любо-
питен. Но най-«любопитното» тук е това, как г. Юшке-
вич се отнася към ония книги и статии по философия, 
които той разглежда. Това е типичен образец за отноше-
нието на нашите махисти към въпросите. Гоголевият 
Петрушка четял и намирал любопитно, че от буквите 
винаги се получават думи. Г-н Юшкевич чел Вунд и 
намерил «любопитно», че Вунд обвинява Авенариус в 
материализъм. Ако Вунд не е прав, защо да не се опро-

* Oskar Ewald. «Richard Avenarius als Begründer des Empi-
riokritizismus», Bri., 1905, S. 66 (Оскар Евалд. «Рихард Авенариус 
като основател на емпириокритицизма», Берлин, 1905, стр. 66, 
Ред.).

** П. Юшкевич. «Материализм и критический реализм», СПБ| 
1908 г., стр. 15.

Wundt. Über «naiven und kritischen Realismus» във 
«Philosophische Studien»19, Bd. XIII, 1897, S. 334 (В. Вунд. «За 
наивния и критическия реализъм» във «Философски изследвания», 
т. XIII, 1897, стр. 334. Ред.).

4 В. И. Ленин, т. 3 49



вергае това? Ако той е прав» защо да Не се разясни про-
тивопоставянето материализма на емпириокритицизма? 
Г-н Юшкевич намира за любопитно това, което говори 
идеалистът Вунд, но да вникне в работата тоя махист 
счита за съвсем излишен труд (види се, по силата на прин-
ципа за «икономия на мисълта»). . .

Въпросът е там, че като съобщава на читателя обви-
нението на Вунд към Авенариус в материализъм и като 
замълчава за това, че Вунд смята едни страни на емпи-
риокритицизма за материализъм, други — за идеализъм, 
а връзката между едните и другите за изкуствена, Юшке-
вич съвсем изопачи работата. Или тоя джентълмен абсо-
лютно не разбира това, което чете, или го е ръководило 
желанието измамнически да похвали себе си чрез Вунд: 
ето и нас, казионните професори, ни считат не за някакви 
забъркани глави, а за материалисти.

Споменатата статия на Вунд представлява голяма 
книга (над 300 страници), която е посветена на най-по-
дробно разглеждане изпърво на иманентната школа, после 
тая на емпириокритиците. Защо Вунд е съединил тия 
две школи? Затова, защото той ги смята за близки род-
нини — и това мнение, което се споделя от Мах, Авена-
риус, Петцолд и от иманентите, е безусловно правилно, 
както ще видим по-долу. Вунд показва в първата част 
на споменатата статия, че иманентите са идеалисти, су- 
бективисти, привърженици на фидеизма. Това също така, 
както ще видим по-долу, е съвсем правилно мнение, само 
че изразено от Вунд с ненужен баласт от професорска 
ученост, с ненужни тънкости и уговорчици, които се обя-
сняват с това, че Вунд сам е идеалист и фидеист. Той 
упреква иманентите не за това, че те са идеалисти и 
привърженици на фидеизма, а за това, че неправилно, 
според него извеждат тия велики принципи. По-нататък, 
втората и третата част на статията Вунд посвещава на 
емпириокритицизма. При това той напълно определено 
посочва, че твърде важни теоретически положения на 
емпириокритицизма (разбирането на «опита» и «прин-
ципната координация», за която ще говорим по-долу) 
са тъждествени у него с имаментите (die empiriokritische 
in Übereinstimmung mit dir immanenten Philosophie 
annimmt, S. 382 от статията на Вунд). Другите теоре-
тически положения на Авенариус са заети от материа-
лизма и изобщо емпириокритицизмът е тъстра смесица» 

50



(bunte Mischung, S. 57 на споменатата статия), в кояТб 
«различните съставни части съвсем не са свързани1 една 
с друга» (an sich einander völlig heterogen sind, стр. 56).

Към материалистическите късчета на авенариусовско- 
маховския миш-маш Вунд отнася главно учението на 
първия за «независимия жизнен ред». Ако вие излизате от 
«системата С» (така означава Авенариус, голям любител 
на учената игра с нови термини, мозъка на човека или 
изобщо нервната система), ако психическото за вас е 
функция на мозъка, то тая «система С» е «метафизическа 
субстанция» — казва Вунд (стр. 64 на споменатата ста-
тия) — и вашето учение е материализъм. Трябва да се 
каже, че много идеалисти и всички агностици (кантиан- 
ците и юмистите в това число) наричат материалистите 
метафизици, защото на тях им се струва, че да се признае 
съществуването на външен свят, независим от съзнанието 
на човека, било излизане вън от пределите на опита. 
За тая терминология и за нейната пълна неправилност 
от гледището на марксизма ние ще говорим на съответ-
ното място. Сега за нас е важно да отбележим, че именно 
допускането на «независимия» ред у Авенариус (а така 
също и у Мах, който с други думи изказва същата ми-
съл) е — според общото признание на философите от 
разните партии, т. е. от разните направления във фило-
софията — заемна от материализма. Ако вие излизате 
от това, че всичко съществуващо е усещане или че телата 
са комплекси от усещания, то вие не можете, без да раз-
рушите всички свои основни предпоставки, цялата «своя» 
философия, да дойдете до това, че независимо от нашето 
съзнание съществува физическото и че усещането е функ-
ция на организираната по определен начин материя. 
Мах и Авенариус съвместват в своята философия основ-
ните идеалистически предпоставки и отделни материали-
стически изводи именно защото тяхната теория е обра-
зец на оная «еклектическа просяшка каша»20, за която 
със заслужено презрение говори Енгелс.*

* Предговорът към «Лудвиг Фойербах» от февруари 1888 г. 
Тия думи на Енгелс се отнасят към немската професорска фило-
софия изобщо. Махистите, които желаят да бъдат марксисти, без 
да могат да вникнат в значението и съдържанието на тая Енгел- 
сова мисъл, се крият понякога зад жалката уговорка: «Енгелс още 
не е познавал Мах» (Фриц Адлер в «Исторически материализъм» 
стр. 370). На какво се основава това мнение? На това, че Енгелс 

51



Ь Последното фиЛосбфско сЪЛийение на Мах «Поз-
нание и заблуждение», 2 изд., 1906 г., тоя еклектицизъм 
особено бие в очи. Н е ьече видяхме, че Мах там зая-
вява: «Ник.к не е трудно да се построи ьсеки физически 
елемент от усещанията, т. е. от психическите елементи» — 
и в същата книга четем: «Зависимостите извън U» (= 
Umgrenzung, т. е. «пространствената граница на нашето 
тяло», Seite 8) «са физика в най-широк смисъл» (S. 323, 
§ 4). «За да се полу ат в ч <т вид (rein erhalten) тия за-
висимости, необходимо е по възможност да се изключи 
влиянието на наблюдателя, т. е. на елементите, които 
лежат вътре в U» (пак там). Така. Така. Отначало сини-
герът обещаваше да запали морето, т. е. да построи фи-
зически елементи от психическите, а след това се оказа, 
че физическите елементи лежат вън от границата на пси-
хическите елементи, «намиращи се вътре в нашето тяло»! 
Философия, няма какво да се каже!

Още един пример: «Съвършен (идеален, vollkomme-
nes) газ, съвършена течност, съвършено еластично тял.> 
не съществуват; физикът знае, че неговите фикции само 
приблизително съответ.твуват на фактите, които той 
опростява произволно; той знае за това отклонение, което 
не може да бъде отстранено» (S. 418, § 30).

За какво отклонение (Abweichung) става тук дума?- 
Отклонение на какво от какво? Мислите (на физическата 
теория) от фактите. А какво са мислите, идеите? Идеите 
са «следи на усещанията» (S. 9). А какво са фактите? 
Фактите — това са «комплекси от усещания»; и така, 
отклонението на следите на усещанията от комплексите 
на усещанията не може да бъде отстранено.
Ь Какво значи това? Това значи, че Мах забравя своята 
собствена теория и когато заговори по различни въпроси 
на физиката, разсъждава простичко, без идеалистически 
усуквания, т. е. материалистически. Всички «комплекси 
от усещания» и цялата тая берклианска премъдрост се 
разлетяват по всички посоки. Теорията на физиците се 
оказва отражение на съществуващите вън от нас и неза-
висимо от нас тела, течности, газове, при което това 

не цитира Мах и Авенариус? Други основания няма, а това осно-
вание е негодно, защото Енгелс никого от еклектиците не назовава 
по име, а да не познава Авенариус, който от 1Ö76 г. издава триме- 
сечника на «научната» философия, едва ли може да се допусне за 
Енгелс.

52



отражение е, разбира се, приблизително, но да се нарече 
това приближение или опростяване «произволно» е не-
правилно. Усещането се разглежда тук от Мах в действи-
телност именно така, както го разглежда цялото приро-
дознание не-«очистено» от учениците на Беркли и Юм, 
т. е. като образ на външния свят. Собствената теория на 
Мах е субективен идеализъм, а когато е нужен момент на 
обективност, Мах без стеснение внася в своите разсъж-
дения предпоставките на противоположната, т. е. мате-
риалистическата теория на познанието. Последователният 
идеалист и последователен реакционер във философията 
Едуард Хартман, който съчувствува на махистката борба 
против материализма, се приближава твърде много до 
истината, като казва, че философската позиция на Мах 
е «смесица 'Nichtunterscheidung) от наивен пеалчзъм и 
абсолютен илкгион^зъм»*.  То^а е вярно. Уиението, че 
телата са комплекси от усещания и пр., е абсолютен 
илюзионизъм, т. е. солипсизъм, защото от тая гледна 
точка целият свят не е нищо друго освен моя илюзия. 
А приведеното ст нас разсъждение на Мах, както и цяла 
редица други негови откъслечни разсъждения, е така 
нареченият «наивен реализъм», т. е. безсъзнателно, сти-
хийно заетата от природоизследователите материалисти-
ческа теория на познанието.

Авенариус и професорите, които вървят по неговите 
следи, се опитват да прикрият тая смесица с теорията за 
«принципната координация». Ние ще преминем сега към 
нейното разглеждане, но нека по-напред свършим с въ-
проса за обвинението на Авенариус в материализъм. 
Г-н Юшкевич, на когото се е показал любопитен неразбра-
ният от него отзив на Вунд, не е полюбопитствувал да 
разбере сам или не е благоволит да съобщи на читателя 
как се отнесоха към това обвинение най-близките ученици 
и приемници на Авенариус. А това е необходимо за разяс-
няване на работата, ако ние се интерес ва*  е от въпроса 
за отношението на философията на Маркс, т. е. на мате-
риализма, към философията на емпириокритицизма. И 
после, ако махизмът е бъркотия, смесване на материа-
лизма с идеализма, то важно е да се знае накъде се на-

* Eduard von Hartmann «Die Weltanschauung der modernen 
Physik», Lpz., 1902, S. 219 (Едуард фон Хартман. «Мирогледът не 
съвременната физика». Лайпциг, 1902, стр. 219. Ред-)л

ЙА



сочи — ако можем тъй да се изразим — това течение, 
когато казионните идеалисти почнаха да го отблъскват 
от себе си заради отстъпките му на материализма.

Между другото на Вунд отговориха двама най-чисти 
и ортодоксални ученици на Авенариус — П. Петцолд 
и Фр. Карстанен. Петцолд с гордо негодувание отхвърли 
позорящото немския професор обвинение в материализъм 
и се позова. . . на какво бихте помислили?. . . на «Про-
легомените» на Авенариус, където било унищожено 
понятието субстанция! Удобна: теория, щом може да 
отнасят към нея и чисто идеалистически произведения, 
и произволно допуснати материалистически предпостав-
ки, «Критиката на чистия опит» наfАвенариус, разбира 
се, не противоречи на това учение — т. е. на материа-
лизма — писа Петцолд, — но тя също така малко про-
тиворечи и на противоположното, на спиритуалистиче-
ского учение.*  Превъзходна защита! Това именно нарича 
Енгелс еклектическа просяшка каша. Богданов, който не 
иска да се признае за махист и който иска да го признаят 
(във философията) за марксист, върви след Петцолд. 
Той мисли, че «емпириокритицизмът» няма. . . отноше-
ние ни към материализма, ни към спиритуализма, ни към 
каквато и да е метафизика изобщо»**,  че «истината. . . 
не е в «златната среда» между сблъскващите се направ-
ления» (материализма и спиритуализма), «а вън от 
тях»***.  Всъщност това, което на Богданов се е сторило 
истина, е бъркотия, лутане между материализма и идеа-
лизма.

Възразявайки на Вунд, Карстанен писа, че той на-
пълно отхвърля «вмъкването (Unterschiebung) на мате-
риалистическия момент», който е съвсем чужд на «кри-
тиката на чистия опит».****  «Емпириокритицизмът е 
скептицизъм х«т:’ èÇox^v (предимно) по отношение към 

* J. Petzoldt. «Einführung in die Philosophie der reinen 
Erfahrung», Bd. I, S. 351, 352.

** «Эмпириомонизм», ин. I, изд. 2-е, стр. 21,
•** Пак там, стр. 93.

***• Fr. Carstanjen. «Der Empiriokritizismus, zugleich airie 
Erwiderung auf W. Wundt’s Aufsätze», «Vierteljahrschrift für, 
Wissenschaftlichen Philosophie», Jahrg, 22 (1898), SS. 73 и 213. 
(Фр. Карстанен. «Емпириокритицизмът, едновременно отговор 
на статията на В. Вунд», «Тримесечник по научна философиям, 
22-ра година, изд, .(1898), стр. 73 и 213. Ред.).

64



съдържанието на понятията.» В това усилено подчер-
таване неутралността на махизма има зрънце правда: 
поправката на Мах и Авенариус към техния първона-
чален идеализъм всецяло се свежда към допускане на 
половинчати отстъпки на материализма. Вместо последо-
вателната гледна точка на Беркли: външният свят е мое 
усещане, получава се понякога гледната точка на Юм: 
отстранявам въпроса — има ли нещо вън от моите усеща-
ния. А тая гледна точка на агностицизма неизбежно осъж-
да на колебания между материализма и идеализма.

3. Принципната координация 
и «наивният реализъм»

Учението на Авенариус за принципната координация 
е изложено от него в «Човешкото понятие за света» и в 
«Бележките». Последните са написани по-късно и Авена-
риус подчертава тук, че излага, наистина малко по- 
иначе, не нещо различно от «Критика на чистия опит» 
и «Човешкото понятие за света», а същото това («Be-
merk»*.  1894, S. 137 в цит. списание). Същността на 
това учение е тезата за «неразривната» (unauflösliche) 
координация» (т. е. за съотносителната връзка) «на на-
шето Аз (des Ich) и средата» (S. 146). «Изразявайки ce 
философски — казва пак тук Авенариус, — може да се 
каже: «Аз, и не-Аз.»» И едното, и другото, и нашето 
Аз. и средата, ние «винаги намираме заедно» (immer ein 
Zusammen-Vorgefundenes). «Никакво пълно описание на 
даденото (или на намираното от нас: des Vorgefundenen) 
не може да съдържа «средата» без някакво Аз (ohne ein 
Ich), чиято среда е тая среда — поне на онова Аз. което 
описва това намирано» (или даденото: das Vorgefundene, 
S. 146). При това Аз се нарича централен член на коорди-
нацията, средата — противочлен (Gegenglied). (Вж. «Der 
menschliche Weltbegriff», 2 изд., 1905, стр. 83—84, § 148 
и следв.).

Авенариус претендира, че с това учение той признава 
изцяло ценността на така наречения наивен реализъм, 
т. е. на обикновения, нефилософски, наивен възглед на 

* — «Bemerkungen zum Begriff des Gegenstandes der Psy-
chologie». Ред.

56



всички хора, които не се замислят върху това — съще-
ствуват ли те сами и съществува ли средата, външният 
свят. Изразявайки своята солидарност с Авенариус, 
Мах също се старае да се представи за защитник на «наив-
ния реализъм» («Анализ ощущений», стр. 39). Руските 
махисти, всички без изключение, повярваха на Мах и 
Авенариус, че това е наистина защита на «наивния реа-
лизъм»: признава се Аз, признава се средата — какво 
повече ви е нужно?

За да’разберем на чия страна тук е в най-голяма сте-
пен действителната наивност, ще започнем малко по 
отдалеч. Ето популярната беседа на един философ с чи-
тателя:

«Читателят: Трябва да съществува системата на не-
щата (според обикновената философия), а от нещата тряб-
ва да бъде извеждано съзнанието.»

«Философът: Сега ти говориш като филс/офите по 
професия. . ., а не от гледната точка на здравия човешки 
разсъдък и действителното съзнание. . .»

«Кажи ми, но помисли хубавичко, преди да отгово-
риш: изпъква ли у тебе или пред тебе каквато и да е вещ 
иначе освен заедно със съзнанието за тая вещ или чрез 
съзнаването й?. . .»

«Читателят: Ако добре съм вникнал в работата, аз 
трябва да се съглася с тебе. »

«Философът: Сега ти говориш от самия себе си, из 
твоята душа, от твоята душа. И не се стреми да излезеш 
вън от самия себе си, да обхванеш повече от това, което 
ти можеш да обхванеш (или схванеш), именно: съзнанието 
и (курсивът е на философа) вещта, вещта и съзнанието; 
или по-точно: нито едното, нито другото поотделно, а 
онова, което само по-късно се разлага на едното и на 
другото, онова, което е безусловно субективно-обективно 
и обективно-субективно.»

Ето ви цялата същност на емпириокритическата прин-
ципна координация, на най-новата защита на «наивния 
реализъм» от най-новия позитивизъм! Идеята за «нераз-
ривната» координация е изложена тук с пълна яснота и 
именно от такава гледна точка, като че ли това е действи-
телна защита на обикновения човешки възглед, неизо- 
пачен от мъдруванията на «философите по професия». 
А между това приведеният разговор е взет от съчинение, 

56



излязло в 1801 г. и написано от класическия представител 
на субективния идеализъм — Йохан Готлиб Фихте*.

Нищо друго освен перифразиране на субективния 
идеализъм няма в разглежданото учение на Мах и Авена-
риус. Техните претенции, че са се издигнали над мате-
риализма и идеализма, че са отстранили противополож-
ността между гледището, което излиза от вещта и отива 
към съзнанието, и обратното гледище — са празна пре-
тенция на подновеното фихтеанство. Фихте също си въоб-
разява, че той «неразделно» е свързал «аз» и «средата», 
съзнанието'и вещта, че е «решил» въпроса, като се позо-
вава на това, че човек не може да излезе вън от самия себе 
си. С други думи, повторен е доводът на Беркли:'аз усе-
щам само своите усещания, аз нямам право да’предпо-
лагам «обекти сами по себе си» вън от моето усещане. 
Различните начини на изказване на Беркли в 1710 г., 
на Фихте в 1801 г. и на Авенариус в 1891—1894 г. ни 
най-малко не изменят същността на работата, т. е. основ-
ната философска линия на субективния идеализъм. Све- 
тът е мое усещане; не-Аз «се предполага» (се създава, се 
произвежда) от нашето Аз; вещта е неразривно свързана 
със съзнанието; неразривната координация на нашето 
Аз и средата е емпириокритическата принципна коорди-
нация; — това е все едно и също схващане, същата стара 
вехтооия с леко подправен или преправен етикет.

Позоваването на «наивния реализъм», който бил за-
щищаван от тая^философия, е софизъм от най-долна 
проба. «Наивният’реализъм» на всеки здрав човек, който 
не е попаднал в лудница или на учение у философите 
идеалисти, се състои в това, че нещата, средата, светът 
съществуват независимо от нашето усещане, от нашето 
съзнание, от нашето Аз и от човека изобщо. Същият тоя 
опит (не в махистки, а в човешки смисъл на думата), 
който е създал у нас непреклонното убеждение, че съще-
ствуват независимо от нас други хора, а не прости ком-
плекси от мои усещания за високо, ниско, жълто, твърдо 

* Johann Gottlieb Fichte. «Sonneklarer Bericht an das gros-
sere Publikum über das eigentliche Wesen der neuesten Philosophie.— 
Ein Versuch die Leser zum Verstehen zu zwingen», Berlin, 1801, 
SS. 178—180 (Йохан Готлиб Фихте. «Ясно като слънце съобщение 
за широката публика за истинската същност на най-новата фи-
лософия. — Опит да се принудят читателите да разбират», Берлин, 
1801, стр. 178—180. Ред.).



и т. н. — тоя Същият опит създава нашето убеждение в 
това, че предметите, светът, средата съществуват незави-
симо от нас. Нашите усещания, нашето съзнание са само 
образ на външния свят и от само себе си се разбира, че 
отражението не може да съществува без отразяваното, но 
отразяваното съществува независимо от отразяващото. 
«Наивното» убеждение на човечеството съзнателно се 
пбставя от материализма в- основата на неговата теория на 
Познанието.

Не е ли такава оценка на «принципната координация» 
резултат на материалистическо предубеждение против 
махизма? Ни най-малко. Философите специалисти, чужди 
на всяко пристрастие към материализма, дори ненавиж-
дащи го и възприемащи едни или други системи на идеа-
лизма, са съгласни в това, че принципната координация 
на Авенариус и К° е субективен идеализъм. Например 
Вунд, чийто любопитен отзив г. Юшкевич не е разбрал, 
направо казва, че теорията на Авенариус за невъзмож-
ността да се даде пълно описание на даденото или намира-
ното от нас без някое Аз, без наблюдател или описател, 
е «фалшиво смесване сдържанието на действителния опит 
с разсъждението за него». Природознанието — казва 
Вунд — съвсем се абстрахира от всякакъв наблюдател. 
«А такава абстракция е възможна само затова, защото 
необходимостта да се види (hinzudenken, буквално — да се 
примисли*)  индивидът, който преживява опита, във всяко 
съдържание на опита, защото тая необходимост, която се 
приема от емпириокритическата философия в съгласие 
с иманентната, изобщо е предположение, което емпириче- 
ски е необосновано и произтича от фалшивото смесване 
съдържанието на действителния опит с разсъждението за 
него» (цит. статия, S. 382). Защото иманентите (Шупе, 
Ремке, Леклер, Шуберт-Золдерн), които сами отбелязват — 
както ще видим по-долу — своето горещо съчувствие към 
Авенариус, изхождат тъкмо от тая идея за «неразривната» 
връзка между субекта и обекта. А В. Вунд, преди да раз-
глежда Авенариус, показва подробно, че иманентната 
философия е само «модификация» на берклианството, 
че кол кото и да се отричат иманентите от Беркли, в дей-
ствителност словесните различия не трябва да закриват от 

* Да се привнесе мислено. Бълг. ред.

&



нас «по-дълбокото съдържание на философските учения» 
именно: на берклианството и фихтеанството.*

Английският автор Норман Смит, разглеждайки «Фи-
лософията на чистия опит» на Авенариус, излага тоя извод 
още по-открито и решително:

«Мнозинството от запознатите с «Човешкото понятие 
за света» на Авенариус вероятно ще се съгласят с това, 
че колкото и убедителна да се вижда неговата критика 
(на идеализма), позитивните му резултати са съвсем 
илюзорни. Ако ние се опитаме да изтълкуваме неговата 
теория на опита така, както искат да я представят, именнб 
като истйнско-реалистйческа (genuinely realistic) — тя 
се изплъзва от всяко ясно изложение: цялото й зна-
чение се изчерпва с отричането на субективизма, който'тя 
била събаряла. Но когато приведем техническите термини 
на Авенариус на по-обикновен език, тогава ще видим 
къде е истинският източник на тая мистификация. Авена-
риус отвлича вниманието от слабите пунктове на своята 
позиция чрез насочване главната си атака именно в тоя 
слаб пункт» (т. е. идеалистическия пункт), «който е съд-
боносен за HeroBaTà собствена теория»**.  «През целия низ 
от разсъждения на Авенариус добра услуга му оказва 
неопределеността на термина «опит». Ту тоя термйй 
(experience) означава този, който изследва; ту тбй озна-
чава това, което се изследва; последното значение се под-
чертава тогава, когато става дума за природата на rfa- 
шето Аз (of the self). Тия две значения на термина :«опит» 
на практика съвпадат с неговото важно деление на абсо-
лютно и относително разглеждане» (по-горе аз посочих 
значението на това деление у Авенариус); «и тия. дйе 
гледни точки в действителност не са примирени в неговата 
философия. Защото когато той допуска като законйа 
предпоставката, че опитът се допълня идеално от мисъл-
та» (пълното описание на средата идеално се допълня :öt 
мисълта за наблюдаващото Аз), «той прави допускане, 
което не е в състояние да съедини със своето собстйенО 

* Цит. ст. § С: «Иманентната философия и идеализмът на 
Беркли», SS. 373, 375. Срв. 386 и 407. За неизбежността на солип-
сизма от тая гледна точка: S. 381.

*■*  Norman Smith. «Avenariüs’Philosophy of Pure Experience» 
в «Mind»21, vol. XV, 1906, pp. 27—28 (Норман Смит. «Авенариуср,- 
вата философия на чистия опит» — в списание «Мисъл», т. XV, 
1906, стр. 27—28. Ред.). ■ ‘: f



твърдение, че нищо не съществува вън от отношението 
към нашето Аз (to the self). Идеално допълнение на дадена 
реалност, която се получава от разлагане материалните 
тела на елементи, недостъпни за нашите сетива» (става 
дума за материалните елементи, открити от природозна-
нието за атомите, електроните и др. т., а не за ония из-
мислени елементи, съчинени от Мах и Авенариус, «или 
от описанието на земята в такива времена, когато нито 
едно човешко същество не е имало на нея — това, строго 
казано, не е допълнение на опита, а допълнение на това, 
което ние изследваме. Това допълня само едно от ония 
звена на координацията, за които Авенариус казваше, 
че са неразделими. Това ни води към туй, което не само 
никога не е било изследвано (не е било обект на опита, 
has not been experienced), но и което никога, по никой 
начин не може да бъде изследвано от същества, подобни 
нам. Но тук тъкмо в помощ на Авенариус идва двусми- 
слеността на термина: «опит». Авенариус разсъждава, 
че мисълта е също такава истинска («действителна, genui-
ne) форма на опита, както и сетивното възприятие, а по 
такъв начин той се връща назад към стария, изтъркан 
(time-worn) аргумент на субективния идеализъм, именно, 
че мисълта и реалността са неотделими, защото реал-
ността може да бъде възприета само в мисълта, а мисълта 
предполага съществуването на тоя, който мисли. И тъй, 
не някакво оригинално и дълбоко възстановяване на 
реализма, а просто възстановяване на субективния идеа-
лизъм в най-груба (crudest) форма — ето какъв е оконча-
телният резултат на позитивните разсъждения на Авена-
риус» (стр. 29).

Мистификацията на Авенариус, който всецяло повта-
ря грешката на Фихте, тук е превъзходно разбудена. Про-
словутото отстранение чрез думичката «опит» на противо 
положността между материализма (Смит напразно казва: 
реализма) и идеализма изведнъж се оказа мит, щом поч-
нахме да преминаваме към определени конкретни въпроси. 
Такъв е въпросът за съществуването на земята преди 
човека, преди всяко усещащо същество. Ние ще погово-
рим след малко за това по-подробно. А сега ще отбе-
лежим, че маската на Авенариус, на неговия фиктивен 
«реализъм» смъква не само Н. Смит, противник на него-
вата теория, но и иманентът В. Шупе, който горещо по-
здрави появяването на «Човешкото понятие за света» 

60



като потвърждение на наивния реализъм*.  жаботата е à 
това, че с такъв «реализъм», т. е. с такава мистификация 
на материализма, която поднесе Авенариус, Шуре 
е напълно съгласен. За такъв «реализъм» — пйса той на 
Авенариус — аз винаги съм претендирал със също такова 
право, както вие, hochverehrter Herr College (високоува- 
жаеми господин колега), защото аз, иманентът, бях окле-
ветен, че съм бил субективен идеалист. «Моето понятие 
за мисленето. . . е примиримо превъзходно (verträgt sich 
vortrefflich) c вашата, високоуважаеми господин колега, 
«Теория на чистия опит»» (стр. 384). «Връзката и нераз- 
ривността на двата члена на координацията» дава в дей-
ствителност само нашето Аз (das Ich, т. е. отвлеченото, 
фихтевското самосъзнание, откъснатата от мозъка мисъл). 
«Това, което искахте да елиминирате, това вие мълчаливо 
сте предположили», писа (стр. 388) Шупе на Авенариус. 
И трудно е да се каже кой по-болезнено смъква маската 
на мистификатора Авенариус — Смит ли със своето откри-
то и ясно опровержение или Шупе със своя възторжен 
отзив за заключителната работа на Авенариус. Във фи-
лософията целувката на Вилхелм Шупе никак не е по- 
добра, отколкото целувката на Петър Струве или на 
г. Меншиков в политиката.

О. Евалд, който хвали Мах за това, че не се е поддал 
на материализма, говори по същия начин за принцип-
ната координация: «Ако съотношението на централния 
член и противочлена се обяви за гносеологическа необхо-
димост, от която не може да се прави отстъпление — 
с каквито и кресливо-едри букви да е написана на фир-
мата думата: «емпириокритицизъм», — това значи да се 
застане на такава гледна точка, която с нищо не се от-
личава от абсолютния идеализъм.» (Терминът е неверен; 
трябваше да се каже: субективен идеализъм, защото аб-
солютният идеализъм на Хегел се примирява със съще-
ствуването на земята, на природата, на физическия свят 
без човека, считайки, че природата е само «инобитие» на 
абсолютната идея). «Обратното, ако не се придържаме 
последователно към тая координация и предоставим на 
противочленовете тяхната независимост, веднага изплават 

* Вж. отвореното писмо на В. Шупе до Р. Авенариус във 
«Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», Bd. 17, 1893, 
SS. 364—388.

61



всички метафизически възможности, особено по посока 
към трансценденталния реализъм» (цит. съч., стр. 56—57).

Г-н Фридлендер, който се крие зад псевдонима Евалд, 
нарича метафизика и трансцендентален реализъм мате-
риализма. Като отстоява самият една от разновидно-
стите на идеализма, той всецяло е съгласен с махистите и 
кантианците в това, че материализмът е метафизика, 
«от начало до край най-дива метафизика» (стр. 134). 
Относно «трансцензуса» и метафизичността на материа-
лизма той е съмишленик на Базаров и на всички наши 
махисти, но за това ние ще поговорим специално по- 
после. А тук е важно още веднъж да се отбележи как 
на деле се изпарява празната гелертерска претенция да 
се превъзмогнат идеализмът и материализмът, как въпро-
сът се поставя с неумолима непримиримост. «Да се предо-
стави независимост на противочленовете» значи (ако се 
преведе от предвзетия език на кълчещия се Авенариус на 
обикновен човешки език) да се смята, че природата, външ-
ният свят са независими от съзнанието и усещането на 
човека, а това е материализъм. Да се строи теория на 
познанието върху предпоставката за неразривна връзка 
на обекта с усещането на човека («комплексите от усеща-
ния» = телата; «елементите на света» са тъждествени в 
психическото и физическото; координацията на Авенариус 
и др. т.) значи неизбежно да изпаднеш в идеализъм. Та-
кава е простата и неизбежна истина, която при известно 
внимание може лесно да се открие под купищата от най- 
измъчена, съзнателно затъмняваща работата и отблъсква-
ща широката публика от философията, квазиучена терми-
нология на Авенариус, Шупе, Евалд и други.

«Примирението» на теорията на Авенариус с «наивния 
реализъм» предизвика в края на краищата съмнение дори 
у неговите ученици. Р. Вили казва например, че обикно-
веното твърдение, че Авенариус е стигнал до «наивния 
реализъм», трябва да се разбира cum grano salis»*.  «Като 
догма наивният реализъм не би бил нищо друго освен 
вяра в нещата за себе си, съществуващи вън от човека 
(ausserpersönliche), в техния сетивно-осезателен вид»**.  
С други думи: единствената теория на познанието, дей-
ствително изграждана в истинско, а не фиктивно съгла- 

* Дословно: малко подсолено; с уговорка, не напълно бук-
вално. Ред.

** R. Willy. «Gegen die Schulweischeit», S. 170.

62



Сиё с «наивния реализъм», е според Вили материализ-
мът! А Вили, разбира се, отхвърля материализма. Но той е 
принуден да признае, че единството на «опита», единството 
на «аз» и средата Авенариус възстановява в «Човешкото 
понятие за света» «чрез редица сложни и отчасти крайно 
изкуствени спомагателни и посредствуващи понятия» 
(171). «Човешкото понятие за света», бидейки реакция 
против първоначалния идеализъм на Авенариус, «носи 
всецяло характер на примирение (eines Ausgleiches) между 
наивния реализъм на здравия разум и теоретико-познава- 
телния идеализъм на школската философия. Но че такова 
примирение би могло да възстанови единството и целостта 
на опита (Вили казва: Grunderfahrung, т. е. на коренния 
опит; още една нова думичка!), това аз не бих могъл да 
твърдя» (170).

Ценно признание! Авенариусовият «опит» не е успял 
да примири идеализма с материализма. Вили, изглежда, 
отхвърля школската философия на опита, за да я за-
мени с тройно по-забърканата философия на «коренния» 
опит. . .

4. Съществувала ли е природата 
преди човека?

Ние вече видяхме, че тоя въпрос е особено отровен 
за философията на Мах и Авенариус. Природознанието с 
положителност твърди, че земята е съществувала в такова 
състояние, когато на нея не е имало и не е могло да има 
нито човек, нито изобщо каквото и да е живо същество. 
Органическата материя е най-късно явление, плод на 
продължително развитие. Следователно не е имало усеща-
ща материя — не е имало никакви «комплекси от усеща-
ния», — никакво Аз, уж «неразривно» свързано със сре-
дата, според учението на Авенариус. Материята е пър-
вичното — мисълта, съзнанието, усещането са продукт 
на много високо развитие. Такава е материалистическата 
теория на познанието, на която стихийно стои природо-
знанието.

Пита се: забелязали ли са видните представители на 
емпириокритицизма това противоречие на тяхната теория, 
с природознанието? Забелязали са и поставиха открито 
въпроса, с какви разсъждения следва да се отстрани 

63



fÖBa противоречие. Трите възгледа по гоя въпрос па самий 
Р. Авенариус, след това и на неговите ученици И. Петцолд 
и Р. Вили, представляват особен интерес от гледна точка 
на материализма.

Авенариус се опитва да отстрани противоречието с 
природознанието чрез теорията на «потенциалния» цен-
трален член в координацията. Координацията, както 
знаем, се състои в «неразривната» връзка между Аз и 
средата. За да се отстрани явната абсурдност на тая тео-
рия, въвежда се понятието «потенциален» централен член. 
Например, как стои въпросът с развитието на човека от 
зародиш? Съществува ли среда (— «противочлен»), ако 
«централният член» представлява от себе си ембрион? 
Ембрионалната система С — отговаря Авенариус — е 
«потенциалният централен член по отношение на бъдещата 
индивидуална среда» («Бележки», стр. 140 от посоч. ста-
тия). Потенциалният централен член никога не е равен на 
нула — дори тогава, когато още няма родители (elterliche 
Bestandteile), а има само «съставни части на средата», 
способни да станат родители (S. 141).

И така, координацията е неразривна. Да твърди това 
е задължително за емпириокритика, за да спаси основите 
на своята философия — усещанията и техните комплекси. 
Човекът е централен член на тая координация. А когато 
човека го няма, когато той още не се е родил, централният 
член все пак не е равен на нула, той е станал само по-
тенциален централен член! Можем само да се учуд-
ваме — как се намират хора, способни да третират се-
риозно философ, който поднася подобни разсъждения! 
Даже Вунд, който прави уговорката, че съвсем не е 
враг на всяка метафизика (т. е. на всеки фидеизим), е при-
нуден да признае тук «мистическо затъмняване на поня-
тието опит» с помощта на думичката: «потенциален», 
която унищожава всякаква координация (цит. статия, 
стр. 379).

Наистина, нима може сериозно да се говори за коор-
динация, неразривността на която се състои в това, че 
един от членовете е потенциален?

И нима това не е мистика, не е пряко преддверие на 
фидеизма? Ако може да мислим погенциалния централен 
член спрямо бъдещата среда, защо да пе го мислим 
по отношение на миналата среда, т. е. след смъртта 
на човека? Ще кажете: Авенариус не е направил този извод

64



от своята теория. Да, но от това нелепата и реакционна 
теория е станала само по-страхлива, но не е станала по- 
добра. Авенариус в 1894 г. не доизказа своята теория 
докрай или се е побоял да я доизкаже, да я домиели по-
следователно, а его Р. Шуберт-Золдерн, както ще видим, 
именно на тая теория се позоваваше в 1896 г. тъкмо 
за теологически изводи, като заслужи в 1906 г. одобрение-
то на Мах, който каза: Шуберт-Золдерн върви по «твърде 
близки» (към махизма) «пътища» («Анализ ощущений», 
стр. 4). Енгелс е имал пълно право да преследва Дюринг, 
тоя открит атеист, за това, че той поради непоследовател-
ност оставя в своята философия вратички за фидеизма. 
Енгелс няколко пъти обвинява за това — и напълно спра-
ведливо — материалиста Дюринг, който не прави, поне 
в 70-те години, теологически изводи. А у нас се намират 
хора, които искат да бъдат смятани за марксисти, а разна-
сят сред масите философия, която съвсем се приближава 
до фидеизма.

«. . .Би могло да изглежда — пише пак там Авена-
риус, — че именно от емпириокритическа гледна точка 
природознанието няма право да поставя въпрос за та-
кива периоди на нашата сегашна среда, които по време 
са предшествували съществуването на човека» (S. 144). 
Отговорът на Авенариус: «тоя, който пита за това, не 
може да избегне да не примисли самия себе си» (sich 
hinzuzudenken, т. е. да представи себе си присъствуващ 
при това). «Действително — продължава Авенариус, — 
това, което иска природоизследователят (макар той и да не 
си дава достатъчно ясно сметка за това), е всъщност само 
следното: по какъв начин трябва да бъде определена зе-
мята или светът до появяването на живи същества или на 
човека, ако аз примисля себе си като зрител — примерно 
също така, както може да се мисли, че ние наблюдаваме 
историята на друга планета или дори на друга слънчева 
система от нашата земя с помощта на усъвършенствувани 
инструменти.»

Вещта не може да съществува независимо от нашето 
съзнание; «ние винаги примисляме себе си като разум, 
който се стреми да познае тази вещ».

Тая теория за необходимостта да се «примисли» съз-
нанието на човека към всяка вещ, към природата преди 
човека, е изложена от мене в първия абзац с думите на 
«най-новия позитивист» Р. Авенариус, а във втория — с

5 В. И. Ленин, т. 3 65



думите на субективния идеалист Й. Г. Фихте*.  Софистн*  
ката на тая теория е тъй очевидна, че е неудобно да се 
разглежда. Ако ние «примислим» себе си, нашето при-
съствие ще бъде въображаемо, а съществуването на земята 
преди човека е действително. Да бъде зрител например 
на разтопеното състояние на земята човек в действителност 
не е могъл, и да се «мисли» неговото присъствие при това 
състояние е също такъв обскурантизъм, както ако аз бих 
се заел да защищавам съществуването на ада с довода: ако 
бих «примислил» себе си като наблюдател, аз бих могъл 
да наблюдавам ада. «Примиряването» на емпириокрити- 
цизма с природознанието се състои в това, че Авенариус 
снизходително се съгласява да «примисли» онова, възмож-
ността за допускане на което е изключена от природо-
знанието. Нито един що-годе образован и що-годе здрав 
човек не се съмнява в това, че земята е съществувала 
тогава, когато върху нея не е могло да има никакъв живот, 
никакво усещане, никакъв «централен член», и следова-
телно цялата теория на Мах и Авенариус, от която про-
изтича, че земята е комплекс от усещания («телата са ком-
плекси от усещания») или «комплекс от елементи, в които 
психическото е тъждествено с физическото», или «проти- 
вочлен, при който централният член никога не може да 
бъде равен на нула», е философски обскурантизъм, е до-
веждане на субективния идеализъм до абсурд.

И. Петцолд е видял абсурдността на позицията, на 
която попадна Авенариус, и се засрами. В своя «Увод във 
философията на чистия опит» (т. II) той посвещава цял 
параграф (65) на «въпроса за действителността на предиш-
ните (или: ранните — frühere) периоди на земята».

«В учението на Авенариус — казва Петцолд — Аз 
(das Ich) играе по-друга роля, отколкото у Шупе» (нека 
отбележим, че Петцолд открито и нееднократно заявява: 
нашата философия е основана от трима души: от Авена-
риус, Мах и Шупе), «по все пак още може би твърде зна-
чителна за неговата теория» (на Петцолд очевидно е по-
влияло това, как Шупе смъкна маската на Авенариус, 
като каза, че у него фактически също само върху Аз се 
крепи всичко; Петцолд иска да се поправи). «Авенариус 

* J. G. Fichte. «Rezension des «Aenesidemus»>, 1794, в Sämt-
liche Werke, Bd. I, S. 19 (Й. Г. Фихте. «Реценция за «Енезидем»», 
1794, в Събраните съчинения, т. I, стр. 19. Ред.).

66



един път казва — продължава Петцолд: — «Ние можем, 
разбира се, да си помислим такова място, където още не е 
стъпвал човешки крак, но за да можем да си мислим 
(курсивът е на Авенариус) подобна среда, затова е необхо-
димо онова, което ние наричаме Аз (Ich—Bezeichnetes), 
чиято (курсивът е на Авенариус) мисъл е тази мисъл» 
«Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», 18. 
Bd., 1894, S. 146, Anmerkung).»

Петцолд възразява:
«Гносеологически важният въпрос се състои обаче съв-

сем не в това, можем ли ние изобщо да си мислим подобна 
местност, а в това, имаме ли ние право да я мислим съще-
ствуваща или съществувала независимо от каквото и да е 
индивидуално мислене. »

Което е вярно, вярно е. Хората могат да си мислят и 
«примислят» всякакъв ад, всякакви духове, Луначарски 
дори си «примисли». . . да го кажем меко, религиозни 
понятия22; но задачата иа теорията на познанието в това 
се състои — да покаже нереалността, фаитастичиостта, 
реакционността на подобни примисли.

«. . .Защото за Авенариус и за защищаваната от мене 
философия от само себе си се разбира, че за мисленето с 
необходима системата С (т. е. мозък)». . .

Не е вярно. Теорията на Авенариус от 1876 г. е тео-
рия на мисъл без мозък. И в неговата теория от 1891 — 
1894 г. има, както сега ще видим, пак такъв елемент па 
идеалистическа безсмислица.

«. . .Но дали тая система С е условие за съществуване 
(курсивът е на Петцолд), да речем, на вторичната епоха 
(Sekundärzeit) на земята?» И като привежда цитираното 
вече тук от мен разсъждение на Авенариус върху това, 
какво собствено иска и как ние можем да «примислим» 
наблюдателя, Петцолд възразява:

«Не, ние искаме да знаем в правото ли сме да мислим 
земята от оная далечна епоха също така съществуваща, 
както аз я мисля съществуваща вчера или преди една 
минута. Или наистина трябва да се обуслови съществу-
ването на земята с това (както искаше Вили), че пие 
имаме право поне да мислим, че заедно със земята съще-
ствува в дадено време макар каква да е система С, макар 
и на най-ниска степен на развитие?» (за тая идея на 
Вили ние сега ще поговорим.)

«Авенариус избягва странния извод на Вили чрез ми-

67



сълта, че лицето, което поставя въпроса, не може да от-
миели себе си (sich wegdenken, т. е. да представи себе 
си отсъствуващ) или не може да избегне това, да примисли 
себе си (sich hinzuzudenken: вж. «Човешкото понятие за 
света», S 130 на първото немско издание). Но по такъв 
начин Авенариус прави индивидуалното Аз лице, което 
поставя въпроса или мисълта за такова Аз като условие 
не на простия акт на мисълта за необитаемата земя, а 
като условие на нашето право да мислим съществуването 
на земята в онова време.

Тия лъжливи пътища е лесно да се избягнат, ако 
не се придава на това Аз такова голямо теоретическо 
значение. Единственото, което теорията на познанието 
трябва да изисква, съобразявайки се с едни или дру-
ги възгледи върху отдалеченото от нас в пространството 
и във времето» е — да бъде то мислимо и да може да бъде 
еднозначно (eindeutig) определено; всичко останало е 
работа на специалните науки» (т. II, стр. 325).

Петцолд прекръсти закона за причинността в закона 
за еднозначимата определеност и въведе в своята теория, 
както ще видим по-долу, априорността на такъв закон. 
Това значи, че от субективния идеализъм и солипсизма 
на Авенариус (на професорски жаргон това се казва «да 
се придава извънмерно значение на нашето Аз») Петцолд 
се спасява с помощта на кантаински идеи. Недостатъкът 
от обективен момент в учението на Авенариус, невъзмож-
ността да го примири с изискванията на природознанието, 
което обявява, че земята (обектът) е съществувала много 
преди появяването на живите същества (субекта), заста-
виха Петцолд да се залови за причинността (еднозначи-
мата определеност). Земята е съществувала, защото ней-
ното съществуване преди появяването на човека е при-
чинно свързано със сегашното съществуване на земята. 
Първо, откъде се е взела причинността? Априори — казва 
Петцолд. Второ, нима с причинността не са свързани 
така също и представите за ада, духовете и «примисли- 
ците» на Луначарски? Трето, теорията за «комплексите 
от усещания» Във всеки случай се оказва разрушена от 
Петцолд. Петцолд не разреши признатото от него про-
тиворечие у Авенариус, а се забърка още повече, защото 
решението може да бъде само едно: признанието, че 
отразяваният от нашето съзнание външен свят съществу-
ва независимо от нашето съзнание. Само това материали- 

68



етическо решение е действително съвместимо с природо-
знание и само то отстранява идеалистического решение 
йа въпроса от Петцолд и Мах за причинността, за което 
ние ще говорим специално.

Третият емпириокритик, Р. Вили, за пръв път поставя 
въпроса за това затруднение във-философията на Авена-
риус в 1896 г. в статията: «Der Empiriokritizismus als 
einzig wissenschaftlicher Standpunkt» («Емпириокрити-
цизмът като единствено научна гледна точка»). Какво 
да се прави със света преди появяването на хората? — 
задава тук въпрос Вили*  и отговаря отначало заедно с 
Авенариус: «ние се пренасяме в миналото мислено.» Но 
след това той казва, че под опит съвсем не е задължително 
да се разбира непременно опитът на човека. «Защото света 
на животните — дори и най-нищожния червей — ние 
трябва да разглеждаме просто като примитивни хора 
(Mitmenschen), щом вземаме живота на животните във 
връзка с общия опит» (73—74). И така, преди появяването 
на човека земята е била «опит» на червея, който е изпъл-
нявал длъжността на «централен член» за спасяване 
«координацията» на Авенариус и философията на Авена-
риус! Не е чудно, че Петцолд се стараеше да се предпази 
от такова разсъждение, което не само е бисер на безсмисли-
цата (на червея се приписват идеи за земята, съответству- 
ващи на теориите на геолозите), но ,и с нищо не пома-
га на нашия философ, понеже земята е съществувала не 
само преди човека, но и преди всякакви живи същества 
изобщо.

Втори път Вили разсъждава по въпроса през 1905 г. 
Червеят се оказва премахнат**.  Но «законът за еднозна-. 
чимостта» на Петцолд, разбира се, не удовлетвори Вили, 
който вижда тук само «логически формализъм». Въпросът 
за света преди човека — казва авторът, — поставен по 
петцолдовски, може би ни довежда «пак до нещата 
в себе си на така наречения здрав разум?» (т. е. до мате-
риализма! Какъв ужас наистина!). Какво значат милиони 
години без живот? «Не е ли вече и времето нещо в себе 
си? Разбира се, не!***  Но щом е така, това значи, че не-

* «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», том

** R. Willy. «Gegen die Schulweisheit», 1905, SS. 173—178.
По това ние специално ще побеседваме с махистите в по-

нататъшното изложение«

69



щата вън от човека са само представи, късчета фанта-
зия, нахвърляна от хората с помощта на няколко от-
къслеци, които ние намираме около нас. А защо пък да не 
е така в действителност? Нима философът трябва да се 
страхува от потока на живота?. . . Аз си казвам: захвърли 
мъдруваннята на системите и улови момента (ergreife den 
Augenblick), тоя момент, който ти преживяваш и който 
единствен дава щастие» (177—178).

Така. Така. Или материализъм, или солипсизъм — 
ето до какво стигна и Р. Вили въпреки всички свои кре-
сливи фрази, разглеждайки въпроса за природати преди 
човека.

Равносметка. Пред нас излязоха трима емпириокрити- 
чески авгури, които с пот на лицето си се трудеха да при-
мирят своята философия с природознанието, да закър- 
пят дупките на солипсизма. Авенариус повтори довода 
на Фихте и подмени действителния свят с въображаем.. 
Петцолд се отдалечи от фихтевския идеализъм и се при-
ближи до кантианския идеализъм. Като претърпя фиаска 
с «червея», Вили махна с ръка и неочаквано се изтърва 
да каже истината: или материализъм, или солипсизъм, 
или дори непризнаване нищо освен настоящия момент.

Остава ни само да покажем на читателя как са раз-
брали и как са изложили тоя въпрос нашите отечествени 
махисти. Ето ви Базаров в «Очерки «по» философии марк-
сизма», стр. 11:

«Остава ни сега, под ръководството на нашия верен 
vademecum*  (става дума за Плеханов), да се спуснем в 
последната и най-ужасна сфера на солипсисткия ад — в 
оная сфера, където според уверението на Плеханов всеки 
субективен идеализъм го застрашава необходимостта да си 
представя света във форми на съзерцаване ихтиозаври.и 
археоптерикси. «Да се пренесем мислено — пише той, 
Плеханов — в оная епоха, когато на земята са съществу-
вали само твърде далечни прадеди на човека — например 
във вторичната епоха. Пита се, как е стоял тогава въпросът 
с пространството, времето и причинността? Чии субек-
тивни форми са били те в онова време? Субективни форми 
на ихтиозаврите? И чий разсъдък е диктувал тогава 
своите закони на природата? Разсъдъкът на археопте-
рикса? На тия въпроси философията на Кант не може да 

* — пътеводител. Ред.

70



даде отговор. И тя трябва да бъде отхвърлена като на-
пълно несъгласуема със съвременната наука»» («Л. Фей-
ербах», стр. 117).

Тук Базаров прекъсва цитата от Плеханов тъкмо пред 
много важна — това ние сега ще видим — фраза: «Идеа-
лизмът казва: без субект няма обект. Историята на зе-
мята показва, че обектът е съществувал много по-рано от 
появата на субекта, т. е. много по-рано от появяването 
на организмите, които притежават известна степен съзна-
ние. . . Историята на развитието разкрива истината на ма-
териализма.»

Продължаваме цитата из Базаров:
«. . .Но дава ли търсения отговор Плехановото нещо в 

себе си? Нека си спомним, че и според Плеханов за не-
щата, както те са в себе си, ние не мсж?м да имаме ни-
каква представа — ние знаем само техните прояви, само 
резултатите на техните действия върху нашите сетивни 
органи. «Без това действие те нямат никакъв вид» 
(«Л. Фейербах», стр. 112). Но какви органи на сетивата 
са съществували в епохата на ихтиозаврите? Очевидно, 
само органи на сетивата на ихтиозаврите и на тем подоб-
ните. Само представите на ихтиозаврите са били тогава 
действителните, реалните прояви на нещата в себе си. 
Следователно и според Плеханов палеонтологът, ако иска 
да си остане на «реална» почва, трябва да пише исто-
рията на вторичната епоха във формите на съзерцание на 
ихтиозаврите. И тук следователно пито крачка напред в 
сравнение със солипсизма.»

Такова е изцяло (ние се извиняваме пред читателя за 
дългия цитат, но иначе не можеше) разсъждението на ма-
хиста, което би следвало да се увековечи като първокласен 
образец на забърканост.

Базаров си въобразява, че е уловил Плеханов на 
местопрестъплението. Ако нещата в себе си нямат ника-
къв вид освен действието върху нашите сетивни органи — 
значи, че те не са съществували във вторичната епоха ина-
че освен като «вид» на сетивните органи на ихтиозаврите. 
И това е разсъждение на материалист?! Ако «видът» е 
резултат от действието на «нещата в себе си» върху орга-
ните на сетивата, от това следва, че нещата не същест-
вуват независимо от каквито и да е сетивни органи??

Но да допуснем за секунда, че Базаров действително 
«не е разбрал» думите на Плеханов (колкото и да е не-

71



вероятно такова допускане), че те му са се сторили неясни. 
Нека дори бъде така. Ние питаме: с фехтуване с Пле-
ханов (когото махистите въздигат в единствен предста-
вител на материализма!) ли се занимава Базаров или с 
изясняване на въпроса за материализма? Ако' Плеханов 
ви се е показал неясен или противоречив и др. т., защо 
не сте взели други материалисти? Защото не ги знаете ли? 
Но невежеството не е аргумент.

Ако Базаров действително не знае, че основна пред-
поставка на материализма е признаването на външния свят, 
съществуването на нещата вън от нашето съзнание и 
независимо от него, тогава пред нас е наистина рядък 
случай на крайно невежество. На читателя ние ще при-
помним Беркли, който в 1710 г. упрекваше материалистите 
за това, че те признават «обектите сами по себе си», 
съществуващи независимо от нашето съзнание и отразя-
вани от това съзнание. Разбира се, всеки е свободен да 
застава на страната на Беркли или на когото ще против 
материалистите; това е безспорно, но също тАка е без-
спорно, че да се говори за материалистите и да се изо-
пачава или игнорира основната предпоставка на целия 
материализъм значи да се внася във въпроса груба бър-
котия.

Вярно ли е казал Плеханов, че за идеализма няма 
обект без субект, а за материализма обектът съществува 
независимо от субекта, отразяван повече или по-малко 
правилно в неговото съзнание? Ако това не е вярно, то 
човек, който що-годе уважава марксизма, трябваше да 
.покаже тая грешка на Плеханов и да се позове не на 
Плеханов, а на някого другиго, на Маркс, Енгелс, Фойер- 
бах, по въпроса за материализма и природата преди човека. 
Ако ли пък това е вярно или поне ако вие не сте в съ-
стояние да намерите тук грешка, вашият опит да объркате 
картите, да смесите в главата на читателя най-елементар- 
ната представа за материализма за разлика от идеализма 
е литературно неприличие.

А за ония марксисти, които се интересуват от въпроса 
независимо от всяка думичка, казана от Плеханов, ние 
ще приведем мнението на Л. Фойербах, който, както е 
известно (може би не на Базаров?), е материалист и 
посредством когото Маркс и Енгелс, както е известно, 
идват от идеализма на Хегел до своята материалистическа 

72



философия. В своето възражение на Р. Хайм Фойербах 
писа:

«Природата, която не е обект на човека или съзна-
нието, разбира се, представлява за спекулативната фило-
софия или поне за идеализма кантовско нещо в себе си» 
(ние ще говорим по-нататък подробно как нашите махисти 
смесват кантовското и материалистическото нещо в себе 
си), «абстракция без реалност, но тъкмо природата носи 
крах на идеализма. Природознанието, поне при сегаш-
ното състояние на естествените науки, с необходимост 
ни довежда до такъв пункт, когато още не е имало усло-
вия за съществуване на човека, когато природата, т. е. 
земята, още не е била предмет на човешкото око и на 
човешкото съзнание, когато природата е била следова-
телно абсолютно нечовешко същество (absolut unmen-
schliches Wesen). На това идеализмът може да възрази: 
но тая природа е природа мислима от тебе (von dir ge-
dachte). Разбира се, но от това не следва, че тая природа в 
известен период от време не е съществувала действително, 
точно така, както от обстоятелството, че Сократ и Платон 
не съществуват за мене, ако аз само мисля за тях, не след-
ва, че Сократ и Платон не са съществували в действител-
ност на времето си без мене.»*

Ето как разсъждава Фойербах за материализма и 
идеализма от гледна точка на съществуването на приро-
дата преди човека. Фойербах опровергава софизма на 
Авенариус («да се примисли наблюдателят»), без да знае 
«най-новия позитивизъм», но знаейки добре старите идеа-
листически софизми. А Базаров абсолютно нищичко не 
дава освен повторение на-тоя софизъм на идеалистите: 
«ако аз бих бил там (на земята в епохата преди човека), 
бйх видял света еди-какъв» («Очерки по философии марк-
сизма», стр. 29). С други думи: ако направя допускане, 
безусловно глупаво и противоречащо на природознанието 
(като че ли човек може да бъде наблюдател на епохата 

• L. Feuerbach. Sämtliche Werke, herausg. von Bolin und Jodi- 
Band VII, Sttutgart, 1903, S. 510; или Karl Crün. «L. Feuerbach in 
seinem Briefwechsel und Nachlass, sowie in seiner philosophischen 
Charakterentwicklung», I. Band, Lpz., 1874, SS. 423—435 (Л, Фойер-
бах. Събрани съчинения, изд. Болин и Йодъл, т. VII, Щутгарт, 
1903, с. 510; или Карл Грюн. <Л. Фойербах, неговата преписка 
и литературно наследство, както и анализ на неговото философско 
развитие», т. I, ЛайпцИг, 1874, с. 423—435. Ред.)<

73



преди човека) — в своята философия аз ще свържа двата 
края!

Можете да съдите поради това за познаването на въ-
проса или за литературните похвати на Базаров, който 
и зъб не обелва за «затрудненията», над които си блъскаха 
главите Авенариус, Петцолд и Вили, и при това така 
е размесил всичко, поднесъл е на читателя такава неверо-
ятна бъркотия, че между материализма и солипсизма не 
се оказва разлика! Идеализмът е представен като «реали-
зъм»^ на материализма се приписва отричане битието на 
нещата вън от техните действия върху органите на сети-
вата! Да, да, или Фойербах не е знаел елементарната раз-
лика между материализма и идеализма, или Базаров и 
К° са преправили съвсем по новому азбучните истини на 
философията.

Или ето ви и Валентинов. Погледайте тоя философ, 
който, естествено, е във възторг от Базаров: 1) «Беркли 
е родоначалник на корелативистката теория за относител-
ната даденост на субекта и обекта» (148). Но това съвсем 
не е идеализъм на Беркли, нищо подобно! Това е «задъл-
бочен анализ!» 2) «В най-реалистичен вид вън от фор-
мите (!) на своето обикновено идеалистическо тълкуване 
(само тълкуване!) основните предпоставки на теорията са 
формулирани у Авенариус» (148). Както се вижда , мисти-
фикацията хваща младенците! 3) «Възгледът на Авенариус 
за изходния пункт на познанието: всеки индивид намира 
себе си в определена среда, иначе индивидът и средата се 
дават като свързани и неразлъчни (!) членове на една и 
съща координация» (148). Прелест! Това не е идеализъм — 
Валентинов и Базаров са се издигнали над материализма 
и идеализма, това е «неразлъчност» на обекта от субек-
та — най-«реалистическа». 4) «Правилно ли е обратното 
твърдение: няма такъв противочлен, на който да не съот- 
ветствува централният член — индивидът? Разбира ce (I), 
неправилно. . . В архаичната епоха са се зеленеели го-
ри. . . а човек не е имало» (148). Неразлъчност— значи 
може да се разлъчи! Та нима това не е «понятно»? 5) «Все 
пак от гледището на теорията на познанието въпросът 
за обекта сам по себе си е нелеп» (148). А, как не! И ко- 
гато не е имало усещащи организми, нещата все пак са 
били «комплекси от елементи», тъждествени с усещания-
та!. 6) «Иманентната школа, в лицето на Шуберт-Золдерн 
и Шупе, облече тези (!) мисли в непригодна форма и стигна 

74



до задънената улица на солипсизма» (149). В самите «тия 
мисли» нямало солипсизъм и емпириокритицизмът ни най- 
малко не бил припев на реакционната теория на иманен- 
тите, които лъжели, заявявайки, че симпатизират на 
Авенариус!

Това не е философия, господа махисти, а несвързан 
набор от думи.

5. С мозъка ли мисли човек?

. Базаров отговаря с пълна решителност на тоя въпрос 
утвърдително. «Ако на тезата на Плеханов — пише той — 
«съзнанието е вътрешно (? Базаров) състояние на мате-
рията» се даде по-задоволителна форма, например «всеки 
психически процес е функция на мозъчен процес», то 
против него не ще спори нито Мах, нито Авенариус». . . 
(«Очерки «по» философии марксизма», 29).

За мишката няма по-силен звяр от котката. За рус-
ките махисти няма по-силен материалист от Плеханов. 
Нима наистина само Плеханов или за пръв път Плеханов 
е изтъкнал материалистическата теза, че съзнанието е 
вътрешно състояние на материята? И ако на Базаров не 
се е харесала формулировката на материализма у Пле-
ханов, защо е трябвало да се позовава на Плеханов, а не 
на Енгелс, не на Фойербах?

Защото махистите се страхуват да признаят истината. 
Те се борят с материализма, а дават вид, че се борят с 
Плеханов: страхлив и безпринципен похват.

Но да преминем към емпириокритицизмаг Авенариус, 
«не ще спори» против това, че мисълта е функция на 
мозъка. Тия думи на Базаров съдържат в себе си явна 
неистина. Авенариус не само спори против материалисти-
ческия тезис, но създава цяла «теория» за опровержение 
именно на тоя тезис. «Нашият мозък — казва Авенариус 
в «Човешкото понятие за света» — не е обиталище, се-
далище, създател, не е инструмент или орган, носител 
или субстрат и т. н. на мисленето» (S. 76 — цитирано със 
съчувствие от Мах в «Анализ ощущений», с. 32). «Ми-
сленето не е обитател или повелител, половина или стра-
на и т. н., но не е и продукт и дори не е физиологическа 
функция или дори състояние изобщо на мозъка» {пак там). 
И не по-малко решително се изразява Авенариус в своите 

75



«Бележки»: «представите» «не са функции (физиологиче-
ски, психически, психо-физически) на мозъка» (§ 115, 
S. 419 от цит. статия). Усещанията.не са «психически функ-
ции на мозъка» (§ 116).

И така, според Авенариус мозъкът не е орган на мисъл-
та, мисълта не е функция на мозъка. Да вземем Енгелс 
и ние веднага ще видим право противоположни на това, 
открито материалистически формулировки. «Мисленето 
и съзнанието — казва Енгелс в «Анти-Дюринг» — са 
продукти на човешкия мозък» (стр. 22 на петото немско 
издание)23. Същата мисъл много пъти е повторена в това 
съчинение. В «Лудвиг Фойербах» четем следното изложе-
ние на възгледите на Фойербах и на възгледите на Енгелс: 
«Тоя веществен (stofflich), сетивно възприеман от нас 
свят, към който принадлежим пие самите, е единствено 
действителният свят», «нашето съзнание и мислене, кол-
кого и да ни се струват те свръхестествени, са продукт 
(Erzeugnis) на веществен, телесен орган, на мозъка. Ма-
терията не е продукт.на духа, а духът е само висш продукт 
на материята. Това, разбира се, е чист материализъм» 
(4-то нем. изд., стр. 18). Или на стр. 4: отражението на 
процесите на природата в «мислещия мозък»24 и т. н. 
и др. т.

Авенариус отхвърля тая материалистическа гледна 
точка, наричайки «мисленето на мозъка» «фетишизъм на 
природознанието» («Човешкото понятие за света», 2 нем. 
изд., стр. 70). Следователно Авенариус не си прави ни 
най-малки илюзии за своето решително разногласие в 
тоя пункт с природознанието. Той признава — както при-
знават и Мах, и.всички иманенти, — че природознанието 
стои на стихийно, безсъзнателно материалистическа гледна 
точка. Той признава и открито заявява, че е безусловно 
несъгласен с «господствуващата психология» («Бележки», 
стр. 150 и мн. др.). Тая господствуваща психология 
извършва недопустима «интроекция» — такава е новата 
думичка, родена в мъки-от нашия философ, — т. е. вла-
гане на мисли в мозъка или на усещания в нас. Тия именно 
«две думи» (в нас — in uns) — казва Авенариус пак там — 
съдържат в себе си оная предпоставка (Annahme), която 
емпириокритицизмът оспорва. «Това влагане (Hineinver-
legung) на видимото и т. н. в човека е тъкмо онова, което 
ние наричаме интроекция» (S. 153, § 45).

Интроекцията «принципно» отстъпва от «естественото 

76



понятие за света» (natürlicher Weltbegriff), като казва 
«в мене», вместо да каже «пред мене» (vor mir, S; 154), 
«правейки от съставната част (на реалната) среда съставна 
част (на идеалното) мислене» (пак там). «От амеханиче- 
ското» (нова дума вместо: психическото), «което сво-
бодно и ясно разкрива себе си в даденото (или: намира-
ното от нас, im Vorgefundenen), интроекцията извършва 
нещо тайнствено скриващо се (латитиращо — казва «по 
новому» Авенариус) в централната нервна система» 
(пак там).

Пред нас е същата мистификация, която ние видяхме 
при прословутата защита на «наивния реализъм» от 
емпириокритиците и иманентите. Авенариус постъпва 
по съвета на Тургеневия нехранимайко25: най-много трябва 
да крещиш против ония пороци, които съзнаваш у себе си. 
Авенариус се старае да си даде вид, че воюва против 
идеализма: от интроекцията, казва, извеждат обикновено 
философския идеализъм, превръщат външния свят в усе-
щане, в представа и др. т. А аз защищавам «наивния 
реализъм», еднаквата реалност на цялото дадено, и <гАз>, 
и средата, без да влагам външния свят в мозъка намчо- 
века.

Това е съвършено същата софистика, каквато наблю-
давахме при примера с прословутата координация. Отвли-
чайки вниманието на читателя с нападки против идеализма, 
Авенариус в действителност с малко по-други думи 
защищава същия тоя идеализъм: мисълта не е функция 
на мозъка, мозъкът не е орган на мисълта, усещанията 
не са функция на нервната система, не, усещанията — 
това са «елементи» в една връзка само психически, а в 
друга връзка (макар и «тъждествени» . елементи, но) 
физически. С новата забъркана терминология, с новите 
предвзети думички, които изразявали нова «теория», Аве-
нариус само потъпка на едно място и се върна към ос-
новната си идеалистическа предпоставка.

И ако нашите руски махисти (например Богданов) не 
са забелязали «мистификацията» и виждат опровержение 
на идеализма в неговата «нова» защита, то в разбора на 
емпириокритицизма от философите специалисти ние сре-
щаме трезва оценка за същността на идеите на Авена-
риус, разкриваща се след отстраняване на предвзетата 
терминология.

В 1903 г. Богданов писа (статията: «Авторитарное

77



Мышление» в сборника: «Из психологий Ьбщества^*  С. 
119 и след.):

«Рихард Авенариус даде най-стройна и завършена 
философска картина за развитието на дуализма между 
дух и тяло. Същността на неговото «учение за интроек-
цията» се състои в следното» (ние наблюдаваме непо-
средствено само физическите тела, като само по хипотеза 
заключаваме за чуждите преживявания, т. е. за психиче-
ското у друг човек). «. . .Хипотезата се усложнява от 
това, че преживяванията на друг човек се поместват 
вътре в неговото тяло, влагат се (интроецират се) в не-
говия организъм. Това е вече излишна и дори поражда-
ща маса противоречия хипотеза. Авенариус систематично 
отбелязва тия противоречия, като разгъва последователна 
редица исторически моменти в развитието на дуализма и 
след това на философския идеализъм; — но тук ние няма 
защо да следваме Авенариус». . . «Интроекцията се явява 
като обяснение на дуализма между дух и тяло.»

Богданов се хвана на въдицата на професорската 
философия, като повярва, че «интроекцията» е насочена 
против идеализма. Богданов повярва в думите на оная 
оценка на интроекцията, която е дадена от самия Авена-
риус, без да забележи жилото, насочено против мате-
риализма. Интроекцията отрича, че мисълта е функция на 
мозъка, че усещанията са функция на централната нервна 
система на човека, т. е. отрича най-елементарната истина 
на физиологията, за да съкруши материализма. «Ду- 
ализмът» се оказва опроверган идеалистически (въпреки 
целия дипломатически гняв на Авенариус против идеа-
лизма), защото усещането и мисълта се оказват не вто-
рични, не производни от материята, а първични. Дуали- 
змът. е опроверган тук от Авенариус само дотолкова, 
доколкото е «опровергано» от него съществуването на 
обекта без субекта, на материята без мисълта, на външния 
свят, независим от нашите усещания, т. е. опроверган 
е идеалистически: нелепото отричане на това, че зри-
телният образ на дървото е функция на моята ретина, 
нерви и мозък, бе потребно на Авенариус, за да. под-
крепи теорията за «неразривната» връзка на «пълн: я» 
опит, който включва и нашето «Лз», и дървото, т. е 
средата.

Учението за интроекцията е бъркотия, която промъква 
идеалистически глупости и противоречи на природозна- 

78



йието, което поддържа непреклонно, че мисълта е функций 
на мозъка, че усещанията, т. е. образите на външния 
свят, съществуват в нас, пораждани от действието на 
нещата върху нашите сетивни органи. Материалистическо-
то отстраняване на «дуализма между дух и тяло» (т. е. 
материалистическият монизъм) се състои в това, че духът 
не съществува независимо от тялото, че духът е вторич-
ното, функция на мозъка, отражение не външния свят. 
Идеалистическото отстраняване на «дуализма между духа 
и тялото» (т. е. идеалистическият монизъм) се състои в 
това, че духът не е функция на тялото, че духът е сле-
дователно първичното, че «средата» и «Аз» съществуват 
само в неразривната връзка на едни и същи «комплекси 
от елементи». Освен тия два право противоположни начина 
на отстраняване «дуализма между дух и тяло» не може 
да има никакъв трети начин, ако не смятаме еклектицизма, 
т. е. безсмислената смесица на материализъм с идеализъм. 
Тъкмо тая смесица на Авенариус се е сторила на Богданов 
и К° «истина вън от материализма и идеализма».

Но специалистите философи не са така наивни и до-
верчиви, както руските махисти. Наистина всеки един от 
тия господа редовни професори защищава «своя» система 
на опровергаване материализма или поне на «примирява- 
не» материализма и идеализма — но по отношение на кон-
курента те безцеремонно разобличават несвързаните къс-
чета от материализъм и идеализъм във всевъзможните 
«най-нови» и «оригинални» системи. Ако на въдицата на 
Авенариус се хванаха няколко млади интелигенти, то 
старият врабец Вунд не се остави да бъде уловен. Идеа-
листът Вунд твърде невежливо смъкна маската на кри- 
вещия се Авенариус, като го похвали за антиматериа- 
листическата тенденция на учението за интроекцията.

«Ако емпириокритицизмът — писа Вунд — упреква 
вулгарния материализъм в това, че той чрез изрази като: 
мозъкът «има» мисъл или «произвежда» мислене, изразява 
отношение, което изобщо не може да бъде констатирано 
чрез фактическо наблюдение и описание» (за В. Вунд. 
изглежда, е «факт» това, че човек мисли без мозъка!), 
«. . .то тоя упрек е, разбира се, основателен» (цит. статия 
S. 47—48).

А, как не! Против материализма идеалистите всякога 
ще тръгнат с половинчатите Авенариус и Мах! Жалко е 
само — добавя Вунд, — че тая теория на интроекцията 

79



&не се намира в никаква връзка с учението.за независимия 
жизнен ред, бидейки явно само с късна дата присъединена 
отвън към това учение по доста изкуствен начин» (S. 365).

Интроекцията — казва О. Евалд — «не е нищо друго 
освен фикция на емпириокритицизма, необходима му за 
прикриване на своите грешки» (J. с.*  44).. «Ние наблюда-
ваме странно противоречие: от една страна, отстраняването 
на интроекцията и възстановяването на естественото 
понятие за света трябва да върне на света характера на 
жива реалност; от друга страна, чрез принципната коор-
динация емпириокритицизмът води към чисто идеали- 
стическата теория за абсолютна съотносителност на про- 
тивочлена и централния член. Така Авенариус се върти в 
кръг. Той тръгна на поход против идеализма и сложи 
оръжието пред идеализма малко преди откритата военна 
схватка с него. Той искаше да освободи света на обектите 
от властта на субекта — и отново привърза тоя свят към 
субекта. Това, което той действително критически унищо-
жава, е карикатура на идеализма, а не негов действително 
верен гносеологически израз (I. с., 64—65).

«Често цитираното изречение на Авенариус — казва 
Норман Смит, — че мозъкът не е нито седалище, нито 
орган, нито носител на мисълта, е отричане на ония един-
ствени термини, с които единствено разполагаме за опре-
деляне отношението на едното и другото» (цит. статия, 
с. 30).

Не е чудно също, че одобрената от Вунд теория на 
интроекцията възбужда съчувствието на открития спири-
туалист Джеймс Уорд**,  който води системна война про-
тив «натурализма и агностицизма», особено против 
Т. Хъксли (не за това, че той е недостатъчно определен и 
решителен материалист, в което го упреква Енгелс, а) за 
това, че под неговия агностицизъм се крие всъщност ма-
териализъм.

Нека отбележим, че английският махист К. Пирсън, 
като игнорира всякакви философски хитрувалия и не при-
знава нито интроекцията, нито координацията, нито «от-
криването елементите на света», получава неизбежния 
резултат на махизма, лишен от подобни «прикрития», а

* — loco citato — в цитираното място. Ред.
** James Ward. «Naturalism and Agnosticism», 3-rd ed., Lon-

don, 1906, vol. II, pp. 171, 172 (Джеймс Уорд. «Натурализъм и 
агностицизъм», З-о изд., Лондон, 1906, т. II, с. 171, 172. Ред.).

80



именно: Чист субективен идеализъм. Никакви «елементим 
Пирсън не знае. «Сетивните възприятия» (sense-impre-
ssions) са неговата първа и последна дума. Той не се 
съмнява ни най-малко в това, че човек мисли с мозъка. И 
противоречието между тая теза (единствено съответствува-
ша на науката) и между изходната точка на неговата фило-
софия си остава голо, биещо в очи. Пирсън излиза извън 
себе си, воювайки против понятието материя като нещо 
съществуващо независимо от нашите сетивни възприятия 
(гл. VII от неговата «Граматика на науката»). Като повта-
ря всички доводи на Беркли, Пирсън обявява, че мате-
рията е нищо. Но когато стане дума за отношението на 
мозъка към мисълта, Пирсън решително заявява: «СИ' 
волята и съзнанието, свързани с материалния механизъм, 
ние не можем да заключаваме за каквото и да е подобие на 
воля и съзнание без тоя механизъм.»*  Като равносметка на 
съответната част от своите изследвания Пирсън дори про-
възгласява тезиса: «Съзнанието няма никакъв смисъл вън 
от пределите на нервна система, родствена на нашата: не е 
логично да се твърди, че цялата материя е съзнателна» 
(но логично е да се предположи, че цялата материя има 
свойство по същество родствено с усещането, свойството 
да отразява), «още по-нелогично е да се твърди, че съзна-
нието или волята съществуват вън от материята» (пак 
там, стр. 75, тезис 2). У Пирсън се получава крещяща бър-
котия! Материята не е нищо друго освен група сетивни въз-
приятия; това е неговата предпоставка; това е неговата 
философия. Следователно усещането и мисълта са първич-
ното; материята — вторичното. Не, съзнание без материя 
не съществува и дори — като че ли и без нервна система! 
Т. е. съзнанието и усещането се оказват вторични. Водата 
върху земята, земята върху кита, китът върху водата. 
«Елементите» на Мах, координацията и интроекцията на 
Авенариус ни най-малко не отстраняват тая бъркотия, а 
само затъмняват работата, заличават следите чрез учено- 
философска галиматия.

Също такава галиматия, за която е достатъчно да 
се кажат две думи, е особената терминология на Авена-
риус, който създаде безкрайно изобилие от разни «нотали», 
«секурали», «фиденциали» и пр. и пр. Нашите руски 
махисти повечето пъти срамежливо заобикалят тая профе-

• The Grammar of Science*,  2-nd ed», Lond., 1900, p. 58.

6 В. И. Ленин, T. 3 81



Сорска гаЛима'1Ия, Само изряДко Стреляйки в Читателя (за 
да го оглушат) с някакъв «екзистенциал», и др. т. Но 
ако наивните хора вземат тия думички за особена биоме-
ханика, немските философи — сами любители на «мъд-
рите» думи — се смеят над Авенариус. Да се каже: «но- 
тал» (notus — известен) или да се каже, че на мен това 
и това е известно, е съвсем едно и също — казва Вунд 
в параграфа, който е озаглавен: «Схоластическият ха-
рактер на емпириокритическата система». И наистина 
това е най-чиста и безпросветна схоластика. Един от най- 
преданите ученици на Авенариус, Р. Вили, е имал смелост-
та откровено да признае това. «Авенариус мечтаеше за 
биомеханика — казва той, — но до разбиране живота на 
мозъка може да се стигне само чрез фактически открития, 
а съвсем не по начина, по който се опитваше да направи 
това Авенариус. Биомеханиката на Авенариус не се опира 
решително на никакви нови наблюдения; нейна отличител-
на черта са чисто схематическите конструкции на поня-
тията; и при това такива конструкции, които нямат дори 
характера на хипотези, откриващи известна перспектива — 
това са прости спекулативни шаблони (blosse Spekulier-
schablonen), които като стена заграждат от нас изгледа в 
далечината».*

Руските махисти скоро ще заприличат на любители 
на модата, които изпадат във възторг от износената вече 
от буржоазните философи в Европа шапчица.

6. За солипсизма на Мах и Авенариус

Ние видяхме, че изходна точка и основна предпоставка 
на философията на емпириокритицизма е субективният 
идеализъм. Светът е наше усещане — ето основната пред-
поставка, която се затъмнява, но ни най-малко не се 
изменя от думичката «елемент», от теориите за «незави-
симия ред», «координацията» и «интроекцията». Неле-
постта на тая философия се състои в това, че тя довежда 
до солипсизъм, до възгледа, че съществува само един 

* R. Willy. «Gegen die Schulweisheit», S, 169. Разбира ce. 
педантът Петцолд не би направил такива признания. Със самодо-
волството на филистер той предъвква «биологическата» схоластика 
на Авенариус (т. I, гл. II).

82



философствуващ индивид. Но нашите руски махисти уве-
ряват читателя, че «обвинението» на Мах «в идеализъм и 
дори в солипсизъм» е «краен субективизъм». Така говори 
Богданов в предговора към «Анализ ощущений», стр. 
XI, и това повтаря в най-различни вариации цялата ма- 
хистка компания.

След като разгледахме с какви прикрития от солип-
сизма се ползват Мах и Авенариус, ние трябва сега да 
добавим едно: «крайният субективизъм» на твърденията 
е всецяло на страната на Богданов и К°, тъй като във 
философската литература автори от най-различни напра-
вления отдавна откриха основния грях на махизма под 
всички негови прикрития. Ще се ограничим с просто из-
лагане на мненията, които достатъчно ясно показват «су-
бективизма» на незнанието на нашите махисти. Нека 
забележим при това, че философите специалисти почти 
всички симпатизират на разните видове идеализъм: в 
техните очи идеализмът съвсем не е упрек, както за нас, 
марксистите; те констатират само действителното фило-
софско направление на Мах, като противопоставят една 
идеалистическа система на друга, също идеалистическа, 
която им се струва по-последователна.

О. Евалд в книгата, в която се прави разбор на Аве- 
нариусовите учения: «Творецът на емпириокритицизма», 
volens-nolens*  осъжда себе си на солипсизъм (1. с., стр. 
61—62).

Ханс Клайнпетер, ученик на Мах, който в предговора 
към «Erkenntnis und Irrtum» прави специална уговорка за 
своята солидарност с него: «Тъкмо Мах е пример за съвме-
стимостта на теоретико-познавателния идеализъм с из-
искванията на природознанието» (за еклектиците всичко е 
«съвместимо»!), «пример за това, че последното може много 
добре да изхожда от солипсизма, без да се спира на него» 
(«Archiv für systematische Philosophie»28, Band VI, 1900, 
S. 87).

Е. Лука в разбора на «Анализ на усещанията» на Max: 
ако се оставят настрана недоразуменията (Missverständnis-
se), «Мах стои върху почвата на чистия идеализъм». 
«Непостижимо е как Мах отрича, че е берклианец» («Kant- 
studien»27, Band VIII, 1903, S. 416—471).

* — волю-неволю. Ред.

83



В. Йерузалем — най-реакционен кантианец, с когото 
Мах изказва в същия предговор своята солидарност 
(«по-тясно родство» на мислите, отколкото Мах е мислил 
по-рано : S. X. Vorwort*  към Erk. и Irrt.», 1906: — 
«последователният феноменализъм довежда до солипси- 
зъм», — и затова трябва леко да сс позаимствува нещичко 
от Кант! (вж. «Der kritische Idealismus und die reine 
Logik», 1905, S. 26**.)

P. Хьонигсвалд: «. . .алтернатива за иманентите и ем- 
пириокритиците: или солипсизъм, или метафизика в духа 
на Фихте, Шелинг или Хегел» («Uber die Lehre Hume’s 
von der Realität der Aussendinge», 1904, S. 68***).

Английският физик Оливер Лодж в книга, посветена 
на разпрата с материалиста Хекел, мимоходом, като за 
нещо общоизвестно, говори за «солипсистите като Пирсън 
и Мах» (Sir Oliver Lodge: «La vie et la matière», P., 1907,
р. 15****).

По отношение на махиста Пирсън органът на англий-
ските природоизследователи «Nature» («Природа»)28 из-
казва чрез устата на геометрика Е. Т. Диксън напълно 
определено мислене, което заслужава да се приведе не 
затова, защото е ново, а затова, че руските махисти наив-
но приеха философската бъркотия на Мах за «филосо-
фия на природознанието» (Богданов, стр. XII и др. от 
предговора към «Анализ ощущений»).

«Основа на цялото съчинение на Пирсън — писа Дик-
сън — е положението, че тъй като ние нищо не можем 
да знаем пряко освен сетивните възприятия (sense-impres-
sions), затова и нещата, за които ние обикновено говорим 
като за обективни, или външни предмети, не са нищо друго 
освен групи от сетивни възприятия. Но професор Пирсън 
допуска съществуването на чужди съзнания, той допуска 
това не само мълчаливо, като се обръща към тях със своята 
книга, но и направо на много места в книгата си.» За 
съществуването на чуждо съзнание Пирсън заключава по 

* — с. X. Предговор. Ред.
** — «Критическият идеализъм и чистата логика», 1905,,

с. 26. Ред. г
*** — Учението на Юм за реалността на външния свят, 1904 

с. 68. Ред.
**** — Оливер Лодж. «Живот и материя». Париж, 1907, 

с. 15. Ред.

84



аналогия, наблюдавайки движенията на тялото на другите 
хора: щом е реално чуждото съзнание, значи допуска се 
съществуването и на други хора вън от мене!' «Разбира 
се, ние не бихме могли по тоя начин да опровергаем' 
последователния идеалист, който би започнал да твърди, 
че не. само външните предмети, но и чуждите съзнания 
са нереални и съществуват само в неговото въображение; 
но да се признава реалността на чуждите съзнания значи 
да се признава реалността на онези средства, чрез които 
ние заключаваме за чуждото съзнание, т. е. . . . реалността 
на външния вид на човешките тела.» Изходът от затрудне-
нието е да се признае «хипотезата», че на нашите сетивни 
възприятия съответствува вън от нас обективна реалност. 
Тая хипотеза обяснява задоволително нашите сетивни 
възприятия. «Аз не мога сериозно да се съмнявам в това, 
че професор Пирсън сам вярва в нея, както и другите 
хора. Но ако би му се наложило определено да признае 
това, той би бил принуден отново да напише почти всяка 
страница на своята «Граматика на науката»*.

Присмех — ето с какво посрещат мислещите природо- 
изследователи идеалистическата философия, която пред-
извиква възторга на Мах.

Ето най-после отзива на немския физик Л. Болцман. 
Махистите може би ще кажат, както каза Фр. Адлер, че 
това е физик от старата школа. Но сега става дума съв-
сем не за теориите на физиката, а за основния философски 
въпрос. Против хората, «увлечени в новите гносеологи-
чески догми», Болцман писа: «Недоверието към предста-
вите, които ние можем да изведем само из непосредстве-
ните сетивни възприятия, доведе до крайност, напълно 
противоположна на предишната наивна вяра. Казват: нам 
са дадени само сетивните възприятия, по-нататък ние не 
сме в правото си да направим нито крачка. Но ако тия 
хора бяха последователни, те би трябвало да поставят по-
нататъшния въпрос: дадени ли са ни нашите собствени 
Ьчерашни сетивни възприятия ? Непосредствено ни е дадено 
само едно сетивно възприятие или само една мисъл — 
именно тая, която ние Мислим в дадения момент. Следова-
телно, ако бъдем последователни, трябва да отричаме не 
само съществуването на други хора освен моето собствено

* «Nature», 1892» July 21, p. 269>

85



Аз, но и съществуването на всички представи в мина-
лото.»*

Тоя физик напълно заслужено третира «новата», «фе- 
номемологическата » гледна точка на Мах и К° като стара 
безсмислица на философския субективен идеализъм.

Не, от «субективна» слепота са поразени хората, конто 
«не са забелязали» солипсизма като основна грешка на 
Мах.

* Ludwig Bcltzmann. «Populäre Schriften». Lpz., 1905, S. 
132. Срв. SS. 168, 177, 187 и др. (Лудвиг Болиман. «Популярни ста-ч 
тия», Лайпциг, 1905, стр. 132. Срв. стр. 168, 177, 187 и др. Ред.



Глава II

Теория на познанието 
на емпириокритицизма и на диалектическия 

материализъм. Il

/. «Нещото в себе си», или В. Чернов 
опровергава Фр, Енгелс

За «нещото в себе си» от нашите махисти е напи-
сано толкова много, че ако всичко се събере наедно, ще 
се получат цели грамади печатна хартия. «Нещото в себе 
си» е истинско bête noire*  за Богданов и Валентинов, 
Базаров и Чернов, Берман и Юшкевич. Няма такива 
«силни» думи, които те да не са пращали по негов адрес, 
няма такива подигравки, с които те да не са го обсип-
вали. И с кого всъщност те воюват заради това злощастно 
«нещо в себе си»? Тук се започва делението на филосо-
фите на руския махизъм по политически партии. Всички 
махисти, които искат да бъдат марксисти, воюват против 
Плехановото «нещо в себе си», обвинявайки Плеханов 
в това, че той се е объркал и изпаднал в кантианство, 
и в това, че той е отстъпил от Енгелс (За първото обви-
нение ние ще говорим в четвъртата глава, за второто ще 
говорим тук). Махистът г. В. Чернов, народник, заклет 
враг на марксизма, направо отива в поход срещу Енгелс 
заради «нещото в себе си».

Срамно е да се признае, но грешно би било да се пре-
мълчи, че този път откритата вражда към марксизма 
направи г. Виктор Чернов no-принципен литературен 
противник, отколкото нашите другари по партия и опо-
ненти по философия2®. Защото само нечистата съвест 
(или може би трябва да се прибави и непознаването на 

* Буквално: черен звяр; страшилище, предмет на ненавист. 
Яед.

87



материализма?) извърши това, че махистите, които же-
лаят да бъдат марксисти, дипломатично оставиха настрана 
Енгелс, съвсем игнорираха Фойербах и тъпчеха изключи-
телно покрай и около Плеханов. Това именно е тъпчене 
на едно място, досадно и дребнаво заяждане, закачки към 
ученика на Енгелс, при страхливо избягване да се под-
ложат на пряк разбор възгледите на учителя. И тъй като 
задачата на настоящите бегли бележки е да се покаже 
реакционността на махизма и правилността на материа-
лизма на Маркс и Енгелс, ние ще оставим настрана шума 
против Плеханов на махистите, желаещи да бъдат марк-
систи, и ще се обърнем направо към Енгелс, когото опро-
вергава емпириокритикът г. В. Чернов. В неговите «Фило-
софские и социологические этюды» (М. 1907 — сборник 
статии, написани с малко изключения преди 1900 г.) ста-
тията «Марксизм и трансцендентальная философия» за-
почва направо с опита да се противопостави Маркс на 
Енгелс и с обвинението на последния в «наивно-догмати-
чески материализъм», в «най-груба материалистическа 
догматика» (стр. 29 и 32). Г-н В. Чернов обявява за «до-
статъчен» пример разсъждението на Енгелс против Кан- 
товото нещо в себе си и против философската линия на 
Юм. С това именно разсъждение ние ще започнем.

В своя «Лудвиг Фойербах» Енгелс обявява за основни 
философски направления материализма и идеализма. Ма-
териализмът взема природата за първично, духа за вто-
рично, на първо място поставя битието, на второ — ми-
сленето. Идеализмът постъпва обратно. Това коренно раз-
личие между «двата големи лагера», на които се делят фи-
лософите «от различните школи» на идеализма и материа-
лизма, Енгелс изтъква като най-важен разграничителен 
белег, направо обвинявайки в «забърканост» онези, които 
употребяват в друг смисъл изразите идеализъм и мате-
риализъм.

«Висшият въпрос на цялата философия», «големият 
коренен въпрос на цялата и особено на най-новата фило-
софия» — казва Енгелс, — е «въпросът за отношението 
на мисленето към битието, на духа към природата». Като 
разделя философите на «два големи лагера» по този 
основен въпрос, Енгелс посочва, че основният философски 
въпрос «има и друга страна», а именно: «как се отнасят 
нашите мисли за окръжаващия ни свят към самия този 
свят? В състояние ли е нашето мислене да познава дейг 

88



ствит^лния свят, можем ли ние в нашите представи и по-
нятия за действителния свят да получаваме вярно отра-
жение на действителността?»*

«Грамадното мнозинство от философите решава поло-
жително този въпрос» — казва Енгелс, като отнася тук не 
само всички материалисти, но и най-последователните 
идеалисти, например абсолютния идеалист Хегел, който 
смята действителния свят като осъществяване на някаква 
предвечна «абсолютна идея», при което, правилно позна-
вайки действителния свят, човешкият дух познава в него 
и чрез него «абсолютната идея».

«Но наред с това» (т. е. наред с материалистите и 
последователните идеалисти) «съществуват редица други 
философи, които оспорват възможността за познаване на 
света или поне за едно изчерпващо познаване. Към тях 
принадлежат между най-новите философи Юм и Кант и те 
са играли твърде значителна роля във философското разви-
тие». . .30

Като привежда тези думи на Енгелс, г. В. Чернов се 
хвърля веднага в атака. Към думата «Кант» той прави 
следната забележка:

«В 1888 г. е било твърде странно да се наричат «най- 
нови» такива философи като Кант и особено Юм. В това 
време по-естествено е било да се чуят имената на Коен» 
Ланге, Рил, Лаас, Либман, Херинг и др. т. Но Енгелс, 
изглежда, не е бил силен в «най-новата» философия» 
(стр. 33, забележка 2).

Г-н В. Чернов е верен на себе си. И в икономиче-
ските, и във философските въпроси той еднакво прилича 
на Тургеневия Ворошилов31, унищожаващ ту невежест-
вения Кауцки**,  ту невежествения Енгелс с простото по-
зоваване на «учени» имена! Нещастието се състои само 
в това, че всички посочени от г. Чернов авторитети са 

* Fr. Engels. «L. Feuerbach» etc., 4. нем. изд., S. 15. Руски 
превод, женевско изд. от 1905 г., стр. 12—13. Г-н В. Чернов пре-
вежда Spiegelbild — «огледално отражение», обвинявайки Пле-
ханов в това, че той предава теорията на Енгелс «е значително 
отслабен вид»: бил говорил по руски просто за «отражение», не за 
«огледално». Това е дребнавост; Spiegelbild се употребява на немски 
и просто в смисъл на Abbild (отражение, образ. Ред.).

** «Аграрный вопрос» от В. Илин, ч. I, СПБч 1908, стр. 195 
(вж. В. И. Ленин. Съч., т. Б, стр. 143. Ред.).

89



същите тези неокантианца, за които Енгелс на същата 
тази страница в своя «Л. Фойербах» говори като за тео-
ретически реакционера, които се опитват да съживят 
трупа на отдавна опроверганите учения на Кант и Юм. 
Храбрият г. Чернов не е разбрал, че Енгелс със своето 
разсъждение опровергава тъкмо авторитетните (за махиз-
ма) професори с объркани глави!

Като посочва, че още Хегел е привел «решаващи» 
доводи против Юм и Кант и че Фойербах е допълнил 
тези доводи с повече остроумни, отколкото Дълбоки съо-
бражения, Енгелс продължава:

«Най-решаващото опровержение на тези, както и на 
всички други философски извъртания (или измислици, 
Schrullen), се състои в практиката, именно в експеримента 
и в индустрията. Ако ние можем да докажем правил-
ността на нашето разбиране на дадено природно явление с 
това, че сами го произвеждаме, предизвикваме го от него-
вите условия, като при това го заставяме да служи на 
нашите цели, то с Кантовото неуловимо (или непостижи-
мо: — unfassbaren — тая важна дума е пропусната и в 
превода на Плеханов, и в превода на г. В. Чернов) «нещо 
в себе си» е свършено. Химическите вещества, произвеж-
дани в телата на животните и растенията, си оставаха та-
кива «неща в себе си», докато органическата химия не 
започна да ги изготвя едно след друго; с това «нещото в 
себе си» се превръщаше в «нещо за нас», както например 
ализаринът, багрилното вещество на крапа, което ние 
получаваме сега не от корените на отглеждания в полето 
крап, а много по-евтино и по-просто — от каменовъгле-
ния катран» (стр. 16 на посоч. съм.).32

Като привежда това разсъждение, г. В. Чернов окон-
чателно излиза вън от себе си и напълно унищожава 
бедния Енгелс. Слушайте: «Че от каменовъгления катран 
по-евтино и по-просто може да се получи ализарин, на 
това, разбира се, не ще се учуди никакъв неокантианец. 
Но че заедно с ализарина от същия този катран също 
така евтино може да се добие и опровержението на «не-
щото в себе си» — това, разбира се, не само на неокан- 
тианците ще се стори забележително и нечувано от-
критие.»

«Узнал, както изглежда, че според Кант «нещото в 
себе си» е непознаваемо, Енгелс преправя тази теорема в 

90



обратен смисъл и решава, че всичко непознато е нещо 
в себе си. . .» (стр. 33).

Послушайте, г. махист: лъжете, но знайте мярка! Та 
вие още тук, пред очите на публиката, изопачавате този 
цитат от Енгелс, който вие искате да «разбиете», без да 
сте разбрали дори за какво става тук дума!

Първо, не е вярно, че Енгелс «се старае да опро-
вергае нещото в себе си». Енгелс открито и ясно казва, 
че опровергава Кантовото неуловимо (или непознаваемо) 
нещо в себе си. Г-н Чернов обърква материалистическия 
възглед на Енгелс за съществуването на нещата незави-
симо от нашето съзнание. Второ, ако теоремата на Кант 
гласи, че нещото в себе си е непознаваемо, то «обрат-
ната» теорема ще бъде: непознаваемото е нещо в себе си, 
и г. Чернов е подменил непознаваемото с непознатото, 
без да разбира, че с такова подменяване той пак е забър-
кал и изопачил изцяло материалистическия възглед на 
Енгелс!

Г-н В. Чернов дотолкова е объркан от онези реак- 
ционери от казионната философия, които е взел за свои 
ръководители, че се е заел да шуми и крещи против Енгелс, 
без да е разбрал абсолютно нищо от приведения пример. 
Да се опитаме да разясним на представителя на махизма 
в какво се състои тук работата.

Енгелс направо и ясно казва, че възразява и на Юм, 
и на Кант заедно. Между това за никакви «непознаваеми 
неща в себе си» не става дума у Юм. А какво е общото 
у тези двама философи? Това, че те принципно разграни-
чават «явленията» от онова, което се явява, усеща-
нето от онова, което се усеща, нещото за нас от «нещото 
в себе си», при което Юм нищо не иска и да знае за «не-
щото в себе си», самата мисъл за него смята философски 
недопустима, смята за «метафизика» (както казват юми- 
стите и кантианците); Кант пък допуска съществуването 
на «нещото в себе си», но го обявява за «непознаваемо», 
принципно различно от явлението, принадлежащо към 
друга принципна област, към областта на «отвъдното» 
(Jenseits), недостъпно за знанието, но откриващо се на 
вярата.

В какво е същността на Енгелсовото възражение? Вче-
ра ние не знаехме, че в каменовъгления катран съществува 
ализарин. Днес ние узнахме това.83 Пита се: съществувал 
ли е вчера ализарин в каменовъгления катран?

91



Разбира се, да. Всяко съмнение в това би било поди-
гравка със съвременното природознание.

А ако да, то оттук произтичат три важни гносеологи-
чески извода:

1) Съществуват неща независимо от нашето съзнание,- 
независимо от нашето усещане, вън от нас, защото е без-
спорно, че ализаринът е съществувал вчера в камено-
въгления катран, и също така е безспорно, че ние вчера 
нищо не сме знаели за това съществуване, никакви усеща-
ния от този ализарин не сме получавали.

2) Решително никаква принципна разлика между 
явлението и нещото в себе си няма и не може да има. 
Разлика има просто между това, което е познато, и това, 
което още не е познато, а философските измислици за 
особени граници между едното и другото, за това, че не-
щото в себе си се намира «на отвъдната страна» на явле-
нията (Кант) или че то може и трябва да се отдели с ня-
каква философска преграда от въпроса за непознатия 
още в една или друга част, но съществуващ вън от нас 
свят (Юм) — всичко това е празна глупост, Schrulle, изо-
пачаване, измислица.

3) В теорията на познанието, както и във всички 
други области на науката, трябва да се разсъждава диа-
лектически, т. е. нашето познание да не се предполага 
като готово и неизменно, а да се проследява по какъв 
начин от незнанието се явява знание, по какъв начин 
непълното, неточното знание става по-пълно и по-точно.

Застанем ли върху гледната точка на развитието на 
човешкото познание от незнанието, ние ще видим, че ми-
лиони примери, също така прости като откритието на 
ализарина в каменовъгления катран, милиони наблюдения 
не само от историята на науката и техниката, но от все-
кидневния живот на всички и на всекиго ни показват 
превръщането на «нещата в себе си» в «неща за нас», 
възникването на’:«явленията»,*когато  нашите сетивни ор-
гани изпитват тласък отвън "от едни или други пред-
мети'— изчезването на «явленията», когато една или 
друга пречка премахваТзъзможността за въздействие на 
очевидно съществуващия за < нас предмет върху нашите 
сетивни органи. ЁдинственияФ и неизбежен извод от това, 
който правят всички хора в живата човешка практика и 
който материализмът съзнателно поставя в основата на 
с.воятя гносеология» et че вън от нас и независимо от нас 

82



Съществуват предмети, неща, тела, Че нашите усещания 
са образи на външния свят. Противоположната теория на 
Мах (телата са комплекси от усещания) е жалка идеали- 
етическа глупост. А г. Чернов със своя «разбор» на Енгелс 
още един път прояви своите ворошиловски качества: 
простият пример на Енгелс му се сторил «странен и наи-
вен»! Той смята за философия само гелертерските изми-
слици, без да умее да различи професорския еклектицизъм 
от последователната материалистическа теория на по-
знанието.

Да разглеждаме всички по-нататъшни разсъждения на 
г. Чернов е нито възможно, нито нужно: те са също та-
кава претенциозна глупост (като твърдението, че атомът 
е нещо в себе си за материалистите!). Ще отбележим 
само отнасящото се към нашата тема (и забъркало, струва 
ми се, някое и друго) разсъждение за Маркс, който се 
бил отличавал от Енгелс. Думата е за втория тезис на 
Маркс за Фойербах и за Плехановия превод на думата: 
Diesseitigkeit*.

Ето този 2-ри тезис:
«Въпросът за това, има ли човешкото мислене пред-

метна истинност, съвсем не е въпрос на теорията, а прак-
тически въпрос. В практиката човек трябва да докаже 
истинността, т. е. действителността, мощта, отсамността 
на своето мислене. Спорът за действителността или недей-
ствителността на мисленето, което се изолирва от практи-
ката, е чисто схоластичен въпрос.»34

У Плеханов, вместо «да се докаже отсамността на 
мисленето» (буквален превод), четем: да се докаже, че 
мисленето «не се спира на отсамната страна на явления-
та». И г. В. Чернов крещи: «противоречието между Енгелс 
и Маркс е премахнато извънредно просто», «излиза като 
че ли Маркс, като Енгелс, утвърждава познаваемостта на 
нещата в себе си и отвъдността на мисленето» (посоч.съч., 
34, заб.).

Да не си имате работа с Ворошилов, който с всяка 
фраза трупа грамада от бъркотии! Това е невежество, 
г. Виктор Чернов, да не знаете, че всички материалисти 
са за познаваемостта на нещата в себе си. Това е невеже-
ство, г. Виктор Чернов, или безкрайна немарливост, 
да прескачате още през първата фраза на тезиса, без да 

* — Отсамност. Ред.

93



помислите, че «предметна истинност» (gegenständliche 
Wahrheit) на мисленето не означава нищо друго освен 
съществуването на предметите (= «нещата в себе си»), 
вярно отразявани от мисленето. Това е неграмотност, 
г. Виктор Чернов, да твърдите, че от Плехановия прераз-
каз (Плеханов е дал преразказ, а не превод) «излиза», 
че Маркс защищава отвъдността на мисленето. Защото 
само юмистите и кантианците задържат човешкото ми-
слене «на отсамната страна на явленията». За всички мате- 
риалисти, в това число и за материалистите от XVII век, 
изтребвани от епископ Беркли (виж «Увода»), «явленията» 
са «неща за нас» или копия на «обектите сами по себе си». 
Разбира се, свободният преразказ на Плеханов не е задъл-
жителен за онези, които искат да знаят самия Маркс, 
но е задължително да се вниква в разсъждението на Маркс, 
а не да се препуска по ворошиловски.

Интересно е да отбележим, че ако у хората, нари-
чащи себе си социалисти, срещаме нежелание или неспо-
собност да вникнат в «тезисите» на Маркс, то понякога 
буржоазните автори, специалисти по философия, про-
явяват повече добросъвестност. Мен ми е известен един 
такъв автор, който е изучавал философията на Фойер-
бах и във връзка с нея е разглеждал «тезисите» на Маркс. 
Този автор е Алберт Леви, посветил третата глава от 
втората част на своята книга за Фойербах на разглеждане 
влиянието на Фойербах върху Маркс.*  Без да се спирам 
на това, навсякъде ли Леви правилно тълкува Фойербах 
и как той критикува от обикновена буржоазна гледна 
точка Маркс, ще приведа само оценката на Алберт Леви 
за философското съдържание на знаменитите «тезиси» 
на Маркс. По повод на първия тезис А. Леви казва: «Маркс 
признава, от една страна, заедно с целия предшествуващ 
материализъм и с Фойербах, че на нашите представи за 
нещата съответствуват реални и отделни (самостоятелни, 
distincts) обекти вън от нас». . .

Както вижда читателят, на Алберт Леви веднага е 
станала ясна основната позиция не само на марксисткия, 
но и на всеки материализъм, на «целия предшествуващ» 

* Albert Jévy. «La philosophie de Feuerbach et son influence 
sur la littérature allemande», Paris, 1904 (Алберт Леви. «Филосо-
фията на Фойербах и влиянието й върху немската литература», 
Париж, 1904. Ред.), рр. 249—338 — влиянието на Фойербах върху 
Маркс; рр. 290—298—разбор на «тезисите».

94



Материализъм: признаване на реалните обекти вън от 
нас, на които обекти «съответствуват» нашите представи. 
Тази азбука, която се отнася до целия материализъм 
изобщо, е неизвестна само на руските махисти. Леви про-
дължава:

«. . .От друга страна, Маркс изказва съжаление, че 
материализмът е предоставил на идеализма да се занимава 
соценката на значението на активните сили» (т. е. на 
човешката практика). <По мнгнието на Маркс тези активни 
сили трябва да се изтръгнат от идеализма, за да се въ-
ведат и те в материалистическата система; но, разбира 
се, на тези сили трябва да се придаде оня реален и сетивен 
характер, какъвто не може да им признае идеализмът. 
И така, мисълта на Маркс е следната: както на нашите 
представи съответствуват реални обекти вън от нас, точно 
така на нашата феноменална дейност съответствува реална 
дейност вън от нас, дейността на нещата; в този смисъл 
човечеството взема участие в абсолютното не само чрез 
теоретическото познание, но и чрез практическата дейност; 
и цялата човешка дейност придобива по тоя начин онова 
достойнство, онова величие, което й позволява да върви 
заедно с теорията: революционната дейност придобива от-
сега нататък метафизическо значение». . .

А. Леви е професор. А порядъчният професор не 
може да не наругае материалистите, че са метафизици. 
За професорите идеалисти, юмисти и кантианци всеки 
материализъм е «метафизика», защото той зад феномена 
(явлението, нещото за нас) вижда реалното вън от нас; 
затова А. Леви по същество е прав, когато казва, че за 
Маркс на «феноменалната дейност» на човечеството съот-
ветствува «дейността на нещата», т. е. практиката на 
човечеството има не само феноменално (в юмовски и 
кантиански смисъл на думата), но и обективно-реално 
значение. Практиката като критерий,както ние подробно 
ще покажем на съответното място (§ 6), има съвсем раз-
лично значение у Мах и у Маркс. «Човечеството взема 
участие в абсолютното», това значи: познанието на чове-
ка отразява абсолютната истина (виж по-долу, § 5), чо-
вешката практика, проверявайки нашите представи, по-
твърждава в тях това, което съответствува на абсолютната 
истина. А. Леви продължава:

«. . .Като стига до този пункт, Маркс естествено се 
натъква на възражението на критиката. Той допуска 

95



съществуването на нещата в себе си, по отношение на 
които нашата теория е техен човешки превод; той не 
може да се отклони от обикновеното възражение: а какво 
ви осигурява верността на превода? С какво се доказва, 
че човешката мисъл ви дава обективната истина? На това 
възражение Маркс отговаря във втория тезис» (р. 291).

Читателят вижда, че А. Леви нито за минута не се 
съмнява, че Маркс признава съществуването на нещата в 
себе си!

2. За «трансцензуса», или В. Базаров 
«обработва» Енгелс

Но ако руските махисти, които желаят да бъдат марк-
систи, дипломатично заобиколиха едно от най-катего-
ричните и определени изказвания на Енгелс, затова пък 
друго едно негово изказване те «обработиха» съвсем по 
черновски. Колкото и досадна, колкото и тежка да е за-
дачата да се изправят изопачаванията и извращенията на 
смисъла на цитатите, от нея не може да се избави оня, 
който иска да говори за руските махисти.

Ето как Базаров обработва Енгелс.
В статията «За историческия материализъм»*  Енгелс 

казва за английските агностици (философи от линията на 
Юм) следното:

«. . .Нашият агностик се съгласява, че цялото наше 
знание е основано на ония съобщения (Mitteilungen), 
които ние получаваме чрез нашите сетива. . .»

И така, да отбележим за нашите махисти, че агно- 
стикът (юмистът) също излиза от усещанията и не при-
знава никакъв друг източник на знанията. Агностикът 
е чист «позитивист» за сведение на привържениците «на 
най-новия позитивизъм»!

«. . .Но — добавя той (агностикът) — откъде ние 
знаем, че нашите сетива ни дават верни изображения

* Предговор към английския превод на «Развитието на социа-
лизма от утопия в наука», препеден от самия Енгелс на немски 
език в »Neue Zeit-», XI, 1 (1892—1893, бр. 1), S. 15 и сл. Руски пре-
вод — ако не греша, единствен — има в сборника: «Исторический 
материализм», стр. 162 и след. Цитатът се привежда от Базаров 
в «Очерки «по» философии марксизма», стр. 64.

96



(Abbilder) на възприеманите от тях неща? И nö-нататък 
той ни съобщава, че когато говори за нещата или техните 
свойства, той всъщност има предвид не самите тия неща 
или техните свойства, за които той нищо достоверно 
не може да знае, а само ония впечатления, които те са 
произвели върху неговите сетива». . .8Ь

Какви две линии на философски направления противо-
поставя тук Енгелс? Едната линия — че сетивата ни 
дават верни изображения на нещата, че ние знаем самите 
тези неща, че външният свят въздействува на нашите 
сетивни органи. Това е материализъм, с който агностикът 
не е съгласен. В какво именно е същността на неговата 
линия? В това, че той не отива по-нататък от усеща-
нията, в това, че той се спира на отсамната страна 
на явленията, отказвайки се да види какво да е «досто-
верно» зад пределите на усещанията. За самите тези 
неща (т. е. за нещата в себе си, за «обектите сами по себе 
си», както казват материалистите, с които спори Беркли) 
ние нищо достоверно не можем да знаем — такова е съвсем 
определеното заявление на агностика. Следователно ма- 
териалистът в този спор, за който говори Енгелс, утвър-
ждава съществуването и познаваемостта на нещата в себе 
си. Агностикът не допуска самата мисъл за нещата в себе 
си, като заявява, че ние нищо достоверно за тях не можем 
да знаем.

Пита се: с какво се отличава изложената от Енгелс 
гледна точка на агностика от гледната точка на Мах? 
С «новата» думичка «елемент»? Но това е чиста детин- 
щина — да се мисли, че номенклатурата може да измени 
философската линия, че като се нарекат «елементи», усе-
щанията престават да бъдат усещания! Или с «новата» 
идея, че едни и същи елементи в една връзка образуват 
физическото, в друга — психическото? Но нима вие не 
забелязахте, че агностикът у Енгелс също поставя «впе-
чатленията» на мястото на «самите тия неща»? Следова-
телно всъщност агностикът също различава физически 
и психически «впечатления»! Разликата пак е изключител-
но в номенклатурата. Когато Мах казва: телата са ком-
плекси от усещания, тогава той е берклианец. Когато 
Мах се «поправя»: «елементите» (усещанията) могат да 
бъдат в една връзка физически, в друга — психически, 
тогава Мах е агностик, юмист. Вън от тези две линии 
Мах не излиза в своята философия и само крайната наид- 

7 В. И* Ленин, т. 3 97



НОст Може да повярва на думите на тази забъркана глава, 
че той наистина е «превъзмогнал» и материализма, и 
идеализма.

Енгелс умишлено не привежда имена в своето изло-
жение, като критикува не отделните представители на 
юмизма (философите по професия са твърде склонни да 
наричат оригинални системи дребните видоизменения, 
които един или друг от тях внася в терминологията или в 
аргументацията) — а цялата линия на юмизма. Енгелс 
критикува не частностите, а същността, той взема основно-
то, с което се отделят от материализма всички юмисти, и 
затова под критиката на Енгелс попадат и Мил, и Хъксли, 
и Мах. Кажем ли, че материята е постоянна възможност 
за усещания (по Дж. Ст. Мил) или че материята е повече 
или по-малко устойчиви комплекси от «елементи» — от 
усещания (по Е. Мах), — ние си оставаме в пределите на 
агностицизма или юмизма; двете гледни точки, или по- 
вярно двете тези формулировки се покриват с изложе-
нието на агностицизма у Енгелс: агностикът не отива по- 
нататък от усещанията, заявявайки, че не може да знае 
нищо достоверно за техния източник или за техния ори-
гинал и т. н. И ако Мах придава голямо значение на 
своето несъгласие с Мил по посочения въпрос, това е 
именно защото Мах попада под характеристиката за орди- 
нарните професори, дадена от Енгелс: Flohknacker, бъл-
ха сте чукнали вие, господа, като внасяте поправчици 
и като изменяте номенклатурата, вместо да напуснете 
основната половинчата гледна точка!

Как именно опровергава материалисты Енгелс — в 
началото на статията Енгелс открито и решително про-
тивопоставя своя материализъм на агностицизма — изло-
жените доводи?

«. . .Не ще и дума — казва той, — това е такава гледна 
точка, която, както изглежда, е трудно да се опровер-
гае само с аргументация. Но преди да почнат да аргу-
ментират, хората са действували. «В началото бе дело.» 
И човешката дейност е разрешила това затруднение 
много преди човешкото мъдруване да го измисли. The 
proof of the pudding is in the eating» (доказателството за 
пудинга, или опитването, проверката на пудинга, ce 
състои в това, че ние го изяждаме). В момента, когато 
съобразно с възприеманите от нас свойства на каквато и 
да е вещ я употребяваме за себе си, в същия този мо- 

98



мент подлагаме на безпогрешно изпитание истинността 
или погрешности на нашите сетивни възприятия. Ако 
тези възприятия са били погрешни, нашето съждение 
за възможността да се използва дадената вещ ще бъде 
по необходимост погрешно и всякакъв опит за такова из-
ползване неизбежно ще доведе до несполука. Но ако 
ние достигнем нашата цел, ако намерим, че вещта съот-
ветствува на нашата представа за нея, че тя дава този 
резултат, какъвто ние сме очаквали от нейната употреба, 
тогава ние имаме положително доказателство, че в тези 
граници нашите възприятия за вещта и нейните свойства 
съвпадат със съществуващата вън от нас действител-
ност». . .

И така, материалистическата теория, теорията на от-
ражението на предметите от мисълта е изложена тук с 
най-пълна яснота: вън от нас съществуват вещи. Нашите 
възприятия и представи са техни образи. Проверка на 
тези образи, отделяне истинските от погрешните дава 
практиката. Но да послушаме Енгелс още малко нататък 
(Базаров прекъсва тук цитата от Енгелс или от Плеханов, 
понеже той, изглежда, намира за излишно да се съобра-
зява със самия Енгелс).

«. . .Ако пък, напротив, ние намерим, че сме напра-
вили грешка, тогава в повечето случаи ние бързо умеем 
да намираме причината на грешката, ние намираме, че 
или самото възприятие, легнало в основата на нашето из-
следване, е било непълно и повърхностно, или то е било 
свързано с резултатите от други възприятия по такъв 
начин; който не се оправдава от положението на нещата» 
(руският превод в «Исторически материализъм» не е 
верен). «А дотогава, докато ние развиваме както трябва 
нашите сетива и се ползуваме от тях, докато ние държим 
своята дейност в границите, поставени правилно от по-
лучените и използувани възприятия, дотогава ние ви-
наги ще намираме, че успехът на нашите действия дава 
доказателство за съответствието (Übereinstimmung) на 
нашите възприятия с предметната (gegenständlich) при-
рода на възприеманите вещи. Доколкото ни е известно 
досега, няма нито един случай, когато ние бихме били 
принудени да заключим, че нашите научно проверени 
сетивни възприятия пораждат в нашия мозък такива 
представи за външния свят, които по своето естество се 
отклоняват от действителността, или че между външния 

99



свят и нашите сетивни възприятия за него съществува 
природна несъгласуваност.

Но тук се явява новокантианският агностик и каз-
ва». . .3®

Ние ще оставим за друг път разбора на доводите на 
неокантианците. Ще отбележим, че от малко-малко запоз-
натият с работата или дори просто внимателният човек 
не може да не разбере, че Енгелс излага тук същия този 
материализъм, с който навсякъде и винаги воюват всички 
махисти. А вижте сега похватите на Базаровата обработка 
на Енгелс:

«Тук Енгелс действително — пише Базаров по повод 
на отбелязания от нас откъс от цитата — говори против 
Кантовия идеализъм». . .

Не е вярно. Базаров обърква работата. В този откъс, 
който е приведен от него и по-пълно приведен от нас, 
няма и думичка нито за кантианството, нито за идеа-
лизма. Ако Базаров наистина беше прочел цялата статия 
на Енгелс, той не можеше да не види, че за неокантиан- 
ството и за цялата линия на Кант дума става у Енгелс 
само в следващия абзац, там, където ние прекъснахме 
своя цитат. И ако Базаров внимателно беше прочел и 
помислил над този откъс, който сам е цитирал, той не би 
могъл да не види, че в доводите на агностика, опровер-
гавани тук от Енгелс, няма абсолютно нищо нито идеа- 
листическо, нито кантианско, защото идеализмът започва 
само тогава, когато философът казва, че предметите са 
Наши усещания; кантианството започва тогава, когато 
философът казва: нещото в себе си съществува, но. то е 
непознаваемо. Базаров е смесил кантианството с юмизма, 
а смесил го е той затова, защото бидейки сам полубер- 
клианец, полуюмист от махистката секта, той не разбира 
(както ще бъде показано подробно по-долу) разликата 
между юмистката и материалистическата опозиция на 
кантианството.

«. . .Но — уви! — продължава Базаров — неговата 
аргументация е насочена против Плехановата философия 
в също такава степен, в каквато и против Кантовата. В 
школата на Плеханов-Ортодокс, както това вече отбедяза 
Богданов, има съдбоносно недоразумение със съзнанието. 
На Плеханов — както и на всички идеалисти — се струва, 
че всичко сетивно дадено, т. е. съзнавано, е «субективно», 
че да се излиза само от фактически даденото значи да 

100



бъдеш солипсист, че реалното битие може да се намери 
само зад пределите на всичко непосредствено дадено. . .»

Това е съвсем в духа на Чернов и на неговите уве-
рения, че Либкнехт бил истински руски народник! Ако 
Плеханов е идеалист, отстъпил от Енгелс, защо пък вие, 
който сте уж привърженик на Енгелс, не сте материа-
лист? Но това е просто жалка мистификация, др. База-
ров! С махистката думичка: «непосредствено дадено» 
вие почвате да забулвате разликата между агностицизма, 
идеализма и материализма. Та разберете, че «непосред-
ствено даденото», «фактически даденото» е бъркотия на 
махистите, на иманентите и прочее реакционери във фи-
лософията, маскарад, в който агностикът (а понякога у 
Мах и идеалистът) се гиздят с костюма на материалиста. 
За материалиста «фактически даден» е външният свят, 
чийто образ са нашите усещания. За идеалиста «факти-
чески дадено» е усещането, при което външният свят се 
обявява за «комплекс от усещания». За агностика «не-
посредствено дадено» е също усещането, но агностикът 
не отива по-нататък нито към материалистическото 
признаване на реалността на външния свят, нито към 
идеалистическото признаване на света за наше усещане. 
Затова вашият израз: «реалното битие (по Плеханов) 
може да се намери само зад пределите на всичко непосред-
ствено дддено», е безсмислица, неизбежно произтичаща 
от вашата махистка позиция. Но ако вие сте в правото си 
да заемете каквато позиция искате, също и махистка, то 
вие нямате право да изопачавате Енгелс, щом говорите 
за него. А от думите на Енгелс от ясно по-ясно се вижда, 
че за материалиста реалното битие лежи зад пределите 
на «сетивните възприятия», впечатления и представи на 
човека, за агностика пък да излиза зад пределите на 
тези възприятия е невъзможно. Базаров е повярвал на 
Мах, Авенариус и Шупе, че «непосредствено» (или «фак-
тически») даденото обединявало възприемащото Аз и 
възприеманата среда в прословутата «неразривна» коор-
динация, и се старае по незабелязан за читателя начин да 
припише на материалиста Енгелс тази глупост!

«. . .Гореприведената извадка от Енгелс като че ли 
нарочно е написана от последния с цел да разсее в най- 
популярна и общодостъпна форма това идеалистическо 
недоразумение. . .»

Не напразно Базаров се е учил от Авенариус! дТой 

101



продължава неговата мистификация: под формата на 
борба с идеализма (за който съвсем не става дума тук 
у Енгелс) да се прокарва контрабандно идеалистическата 
«координация». Не е лошо, др. Базаров!

«. . .Агностикът пита: откъде знаем, че нашите су-
бективни сетива ни дават правилна представа за не-
щата?. . .»

Заплитате въпроса, др. Базаров! Енгелс не говори 
сам и не приписва дори на своя враг, на агностика, такава 
безсмислица като «субективни» сетива. Други сетива 
освен човешки, т. е. «субективни» — тъй като ние раз-
съждаваме от гледна точка на човека, а не на дявола, — 
не съществуват. Вие започвате пак да приписвате на 
Енгелс махизъм: така да се каже, агностикът смята сети-
вата, по-точно: усещанията, само субективни (агности-
кът не смята това!), а ние с Авенариус «координирахме» 
обекта в неразривна връзка със субекта. Не е лошо, 
др. Базаров!

«. . .Но какво вие наричате «правилно» — възразява 
Енгелс. — Правилно е това, което се потвърждава от 
нашата практика; следователно, доколкото нашите се-
тивни възприятия се потвърждават от опита, те не са 
«субективни», т. е. не са произволни или илюзорни,- а 
правилни, реални като такива. . .»

Заплитате въпроса, др. Базаров! Въпроса за съще-
ствуването на нещата вън от нашите усещания, възприя-
тия, представи вие сте подменили с въпроса за критерия на 
правилността на нашите представи за «самите тези» неща, 
или по-точно: вие прикривате първия въпрос'с втория. 
А Енгелс направо и ясно казва, че от агностика него го 
отделя не само съмнението на агностика в правилността 
на изображенията, но и съмнението на агностика в това, 
може ли да се говори за самите неща, може ли «досто-
верно» да се знае за тяхното съществуване. Защо е била 
нужна на Базаров тази подмяна? За да затъмни, да за-
бърка основния за материализма (и за Енгелс като ма-
териалист) въпрос за съществуването на нещата вън от 
нашето съзнание, извикващи усещания със своето дей-
ствие върху нашите сетивни органи. Не можеш да бъдеш 
материалист, ако не решаваш положително този въпрос, 
но можеш да бъдеш материалист при различни възгледи 
върху въпроса за критерия за правилността на онези изо-
бражения, които сетивата ни предават.

102



И пак внася бъркотия Базаров, когато приписва на 
Енгелс нелепата и невежествена в спора с агностика 
формулировка, че нашите сетивни възприятия се потвър-
ждавали от ч.опитач>. Енгелс не е употребил и не е могъл 
да употреби тук тази дума, понеже Енгелс е знаел, че на 
опита се позовават и идеалистът Беркли, и агностикът 
Юм, и материалистът Дидро.

«. . .В ония граници, в които ние на практика имаме 
работа с нещата, представите за нещото и за неговите 
свойства съвпадат със съществуващата вън от нас дей-
ствителност. Да «съвпадат» — това е малко по-друго 
от това, да бъдат «йероглиф». Съвпадат — това значи: 
в дадените граници именно сетивната представа е (курси-
вът е на Базаров) вън от нас съществуващата действи-
телност. . .»

Краят увенчава работата. Енгелс е обработен по Мах, 
изпържен и поднесен с махистки сос. Но само че да не 
приседне на нашите почтени готвачи.

«Сетивната представа именно е вън от нас съществу-
ващата действителност»!! Тъкмо това е оная основна 
нелепост, основна бъркотия и фалш на махизма, от която 
произлиза цялата останала галиматия на тази философия 
и за която отявлените реакционери и проповедници на 
попщината, иманентите, целуват Мах и Авенариус. Както 
и да се въртеше В. Базаров, както и да хитруваше, както 
и да дипломатствуваше, заобикаляйки деликатните пунк-
тове, все пак в края на краищата се изпусна и издаде 
цялата своя махистка натура! Да кажеш: «сетивната пред-
става именно е съществуващата вън от нас действител-
ност» — значи да се върнеш към юмизма или дори към 
берклианството, което се прикрива в мъглата на «коорди-
нацията». Това е идеалистическа лъжа или извъртане на 
агностик, другарю Базаров, защото сетивната представа 
не е съществуващата вън от нас действителност, а само 
образ на тази действителност. Вие искате да се уловите за 
двусмислеността на руската дума: съвпада? Вие искате 
да принудите неосведомения читател да повярва, че «съв-
пада» тук значи «да бъде едно и също», а не «да съот- 
ветствува»? Това значи да построиш цялата подправка на 
Енгелс с Мах върху изопачаване смисъла на цитата, нищо 
повече.

Вземете немския оригинал и вие ще видите думите 
«stimmen mit», т. е. съответствуват, съгласуват се — по-

103



следният превод е буквален, понеже Stimme значи глас. 
Думите «stimmen mit» не могат да значат съвпадат в 
смисъл: «:да бъдат едни и същи». Та и за читателя, който 
не знае немски, но с капка внимание чете Енгелс, е на-
пълно ясно, не може да не бъде ясно, че Енгелс през 
цялото време, през целия ход на своето разсъждение раз-
глежда «сетивната представа» като образ (Abbild) навън 
от нас съществуващата действителност, че следователно 
думата «съвпада» на руски може да се употреби изклю-
чително в смисъл на съответствие, на съгласуваност и т. н. 
Да се припише на Енгелс мисълта, че «сетивната пред-
става именно е вън от нас съществуващата действител-
ност» — това е такъв бисер на махистко изопачаване, 
вмъкване агностицизъм и идеализъм под материализма, 
та на Базаров не може да не се признае, че е бил всички 
рекорди!

Пита се, как могат хора, незагубили ума си, да твърдят 
при здрав ум и твърда памет, че «сетивната представа 
(в каквито и да е граници, това е безразлично) именно 
е вън от нас съществуващата действителност»? Земята е 
действителност, съществуваща вън от нас. Тя не може 
нито да «съвпада» (в смисъл: да бъде едно и също) с на-
шите сетивни представи, нито да бъде с тях в нераздел-
на координация, нито да бъде «комплекс от елементи», 
в друга връзка тъждествени с усещанията, тъй като зе-
мята е съществувала тогава, когато не е имало нито човек, 
нито сетивни органи, нито материя, организирана в такава 
висша форма, при която що-годе ясно е забележимо свой-
ството на материята да има усещания.

Та тъкмо за прикриване на цялата идеалистическа 
безсмислица на това твърдение служат тези измъчени 
теории за «координацията», «интроекцията», за новоот-
критите елементи на света, които ние разглеждахме в 
първата глава. Формулировката на Базаров, неочаквано 
и невнимателно хвърлена от него, е превъзходна поради 
това, че ясно разкрива крещящата нелепост, която иначе 
трябва да изкопаваме изпод купищата гелертерски, лъже- 
научни, професорски дрънкалки.

Хвала вам, другарю Базаров! Ние ще ви издигнем 
приживе паметник: на едната страна ще напишем вашето 
изречение, а на другата: на руския махист, който погреба 
махизма сред руските марксисти!

104



За двата пункта, засегнати от Базаров в приведения 
цитат: практиката като критерий у агностиците (включи-
телно и махистите) и материалистите и разликата между 
теорията на отражението (или отображението) и теорията 
на символите (или йероглифите), ние ще говорим спе-
циално. А сега ще продължим още малко цитата от Ба-
заров:

«. . ,А какво пък се намира отвъд тези граници? За 
това Енгелс не казва нито дума. Той никъде не изявява 
желание да извърши този «трансцензус», това излизане 
отвъд пределите на сетивно дадения свят, който лежи в 
основата на Плехановата теория на познанието. . .»

Отвъд какви «тези» граници? Отвъд границите на онази 
«координация» на Мах и Авенариус, която неразделно 
сливала Аз и средата, субекта и обекта? Саглчят въпрос, 
който Базаров поставя, е лишен от смисъл. А ако той би 
поставил въпроса по човешки, ясно би видял, че външният 
свят лежи «отвъд границите» на усещанията, на възприя-
тията и представите на човека. Но думичката «трансцен-
зус» издава още веднъж Базаров. Това е специфично 
кантовски и юмовски «фокус», прокарване принципни 
граници между явлението и нещото в себе си. Да се премине 
от явлението или, ако искате, от нашето усещане, въз-
приятие и др. т. към нещото, съществуващо вън от въз-
приятието, е трансцензус, казва Кант, и нека допуснем 
този трансцензус не за знанието, а за вярата. Трансцен- 
зусът е съвсем недопустим — възразява Юм. И кантиан- 
ците, като юмистите, наричат материалистите трансцен- 
дентални реалисти, «метафизици», които извършват не-
законен преход (на латински transcensus) от една област 
в друга, принципно различна област. У съвременните 
професори по философия, които вървят по реакционната 
линия на Кант и Юм, вие можете да срещнете (вземете 
макар имената, изброени от Ворошилов-Чернов) безкрай-
ни повторения в хиляди вариации на тези обвинения 
против материализма в «метафизичност» и «трансцензус». 
Базаров е взел и думичката, и хода на мислите от реак-
ционните професори и се перчи с тях от името на «най- 
новия позитивизъм»! А цялата работа е в това, че самата 
идея за «трансцензус», т. е. за принципна граница между 
явлението и нещото в себе си, е безсмислена идея на 
агностиците (включително на юмистите и кантианците) 
и идеалистите. Ние вече пояснихме това с примера на 

105



Енгелс за ализарина и ще го поясним още и с думите на 
Фойербах и Й. Дицген. Но нека по-напред завършим с 
«обработката» на Енгелс от Базаров:

«. . .На едно място в своя «Анти-Дюринг» Енгелс 
казва, че «битието» вън от сетивния свят е «offene Frage», 
т. е. въпрос, за решението и дори за поставянето на кой-
то ние нямаме никакви данни.»

Този довод Базаров повтаря след немския махист 
Фридрих Адлер. И този последният пример едва ли не е 
по-лош «от сетивната представа», която «именно е вън от 
нас съществуващата действителност». На стр. 31 (пето 
немско издание) на «Анти-Дюринг» Енгелс казва:

«Единството на света се състои не в неговото битие, 
макар че неговото битие е предпоставка за неговото 
единство, защото светът трябва най-напред да съществува, 
преди да бъде единен. Битието е изобщо открит въпрос 
(offene Frage), отвъд оная граница, където свършва на-
шият кръгозор (Gesichtskreis). Действителното единство 
на света се състои в неговата материалност, а тази послед-
ната се доказва не с няколко фокуснически фрази, а 
с дългото и трудно развитие на философията и природо-
знанието».37

Погледнете този нов пастет на нашия готвач: Енгелс 
говори за битието отвъд оная граница, където свършва 
нашият кръгозор, т. е. например за живота на хората на 
Марс и др. т. Ясно е, че такова битие е действително от-
крит въпрос. А Базаров, който сякаш нарочно не при-
вежда пълния цитат, преразказва Енгелс така, като че 
ли остава открит въпросът за «битието вън от сетивния 
свят»!! Това е върхът на безсмислицата, и на Енгелс 
тук се приписва възгледът на онези професори по фило-
софия, на чиито думи Базаров е свикнал да вярва и които 
Й. Дицген справедливо нарича дипломирани лакеи на 
попщината или фидеизма. И наистина фидеизмът утвър-
ждава положително, че съществува нещо «вън от сетивния 
свят». Материалистите, солидарни с природознанието, 
решително отхвърлят това. По средата стоят професорите, 
кантианци, юмисти (включително и махисти) и пр., които 
«намериха истината вън от материализма и идеализма» 
и които «примиряват»: това било открит въпрос. Ако 
Енгелс би казал някога нещо подобно на това, би било 
срамно и позорно да нарича себе си марксист. . .

106



Но стига! Половината страничка цитати от Базаров е 
такова заплетено кълбо, че ние сме принудени да се огра-
ничим с казаното, без да следваме по-нататък всички 
люшкания на махистката мисъл.

5. Л. Фойербах и Й. Дицген за нещото в себе си

За да покажем до каква степен са абсурдни твърде-
нията на нашите махисти, че материалистите Маркс и 
Енгелс били отричали съществуването на нещата в себе 
си (т. е. на нещата вън от нашите усещания, представи 
и др. т.) и тяхната познаваемост, че те били допускали 
някаква принципна граница между явлението и нещото 
в себе си — ние ще приведем още няколко цитата от 
Фойербах. Цялата беда на нашите махисти е в това, че те 
са се заели да говорят за диалектическия материализъм 
по калъпа на реакционните професори, без да знаят 
нито диалектиката, нито материализма.

«Съвременният философски спиритуализъм — казва 
Л. Фойербах, — който нарича себе си идеализъм, прави на 
материализма следния, по негово мнение, унищожаващ 
упрек: материализмът е догматизъм, т. е. той изхожда от 
сетивния (sinnlichen) свят като от безспорна (ausgemacht), 
обективна истина, смята я свят в себе си (an sich), т. е. 
съществуващ без нас, когато в действителност светът е 
само продукт па духа» (Sämtliche Werke, X. Band, 1866, 
-S. 185*).

Това е ясно, нали? Светът в себе си е светът, съще-
ствуващ без нас! Това е материализмът на Фойербах, 
който, както материализмът от XVII век, оспорван от 
епископ Беркли, се състои в признаване «обектите сами 
по себе си», съществуващи вън от нашето съзнание. 
«An sich» (само по себе си или «в себе си») на Фойербах 
е право противоположно на Кантовото «An sich»: спомнете 
си приведения по-горе цитат от Фойербах, който обвинява 
Кант в това, че за него «нещото в себе си» е «абстракция 
без реалност». За Фойербах «нещото в себе си» е «абстрак-
ция с реалност», т. е. съществуващият вън от нас свят, 
напълно познаваем, принципно неотличаващ се с нищо 
от «явлението».

* — Събрани съчинения, т. X, 1866, стр. 185. Ped,

107



Фойербах твърде остроумно и нагледно пояснява как 
е нелепо да се приема някакъв си «трансцензус» от света 
на явленията към света в себе си, някаква непрохо-
дима, създадена от поповете пропаст, която са заели от 
тях професорите по философия. Ето едно от тези поясне-
ния:

«Разбира се, произведенията на фантазията са също 
произведения на природата, защото и силата на фанта-
зията, както всички останали сили на човека, е в последна 
сметка (zuletzt) по своята основа, по своя произход при-
родна сила, но при все това човекът е същество, отлича-
ващо се от слънцето, луната и звездите, от камъните, 
животните и растенията, с една дума — от всички онези 
същества (Wesen), които той нарича с общия термин: 
природа — и следователно, макар че представите (Bil-
der) на човека за слънцето, луната и звездите и за всички 
останали същества на природата (Naturwesen) са също 
произведения на природата, те са други произведения, 
отличаващи се от техните предмети в природата» (Werke, 
Band VII, Stuttg., 1903, S. 516).

Предметите на нашите представи се отличават от 
нашите представи, нещото в себе си се отличава от нещото 
за нас, защото последното е само част или една страна 
на първото, както самият човек е само една частица от 
отразяваната в неговите представи природа:

«. . .Моят вкусов нерв е също такова произведение 
на природата като солта, но от това не следва, че вкусът 
на солта непосредствено като такъв е нейно обективно 
свойство — че такава, каквато е (ist) солта като предмет 
на усещането, тя е също такава и сама по себе си (an 
und für sich), — че усещането на солта от езика е свойство 
на солта, както ние си я мислим без усещане (des ohne 
Empfindung gedachten Salzes)». . . Няколко страници 
по-горе: «Горчивината като вкус е субективен израз на 
обективното свойство на солта» (514).

Усещането е резултат от въздействието на обектив-
ното, вън от нас съществуващо нещо в себе си върху на-
шите сетивни органи — такава е теорията на Фойербах. 
Усещането е субективен образ на обективния свят, на 
света an und für sich.

«. . .Така и човекът е същество на природата (Na-
turwesen), както слънцето, звездата, растението, живот-
ното, камъкът, но при все това той се отличава от приро- 

108



дата и, следователно, природата в главата и сърцето на 
човека се отличава от природата вън от човешката глава 
и вън от човешкото сърце.»

«. . .Човекът е единственият предмет, в който, по 
признанието на самите идеалисти» е осъществено искането 
за «тъждество между субекта и обекта»; защото чове-
кът е онзи предмет, чието равенство и единство с моето 
същество се намира вън от всякакво съмнение. . . А нима 
един човек не е за другия, дори за най-близкия, обект на 
фантазията, обект на представата? Нима всеки не раз-
бира другия човек в свой смисъл, по своему (in und nach 
seinem Sinne)? ... И ако дори между човек и човек, 
между мислене и мислене има такава разлика, която не 
може да се игнорира, колко по-голяма трябва да е раз-
ликата между немислещото, нечовешкото, нетъждестве- 
ното с нас същество само по себе си (Wesen an sich) и 
същото това същество, както ние си го мислим, предста-
вяме и разбираме?» (стр. 518, пак там).

Всяка тайнствена, изкуствена и хитроумна разлика 
между явлението и нещото в себе си е от край до край 
философска глупост. На дело всеки човек е наблюдавал 
милион пъти простото и очевидно превръщане на «нещото 
в себе си» в явление, «нещо за нас». Това именно превръ-
щане е познанието. «Учението» на махизма, че щом знаем 
само усещанията, ние не можем да знаем за съществува-
нето на каквото и да е отвъд пределите на усещанията, 
е стар софизъм на идеалистическата и агностическата 
философия, поднесен в нова форма.

Йосиф Дицген е диалектически материалист. Ние ще 
покажем по-долу, че неговият начин на изразяване е 
често неточен, че той често изпада в бъркотия, за която 
именно се заловиха разни неумни хора (Ойген Дицген 
между тях) и, разбира се, нашите махисти. Но да вникнат 
в господствуващата линия на неговата философия, ясно 
да отделят материализма от чуждите елементи, това те 
не са се потрудили или не са съумели да направят.

«Да вземем като «нещо в себе си» света — казва Диц-
ген в своето съчинение «Същност на умствената работа» 
(нем. изд. от 1903 г., стр. 65); — лесно е да се разбере, 
че «светът в себе сиъ м светът, както той ни се явява, явле-
нията на света, се отличават едно от друго не повече, 
отколкото цялото от частта». «Явлението се отличава 
от това, което се явява, ни повече и ни по-малко, откол- 

109



кото десет мйли път се отличава от целия път» (71—72-) 
Никаква принципна разлика, никакъв «трансцензус», 
никаква «природна несъгласуваност» тук няма и не може 
да има. Но разлика, разбира се, има, има преход отвъд 
пределите на сетивните възприятия към съществуването 
на нещата вън от нас.

«Ние узнаваме (erfahren, изпитваме) — казва Дицген 
в «Екскурси на един социалист в областта на теорията па 
познанието» (нем. изд. от 1903 г., «Kleinere philosoph. 
Schriften»38, стр. 199), — че всеки опит е част от това, 
което, да кажем заедно с Кант, излиза отвъд пределите 
на всякакъв опит.» «За съзнанието, което е съзнало своя-
та същност, всяка частичка, била тя прах или камък, 
или дърво, е нещо непознаваемо докрай (Unauskenntli-
ches), т. е. всяка частица е неизчерпаем материал за чо-
вешката познавателна способност, следователно тя е 
нещо, което излиза отвъд пределите на опита» (199).

Вие виждате: като говори заедно с Кант, т. е. като 
приема — изключително заради популяризаторски цели, 
заради противопоставяне — погрешната и заплетена тер-
минология па Кант, Дицген признава излизането «отвъд 
пределите на опита». Тук имаме добър пример за какво 
се залавят махистите, като преминават от материализма 
към агностицизма: ние не искаме да излизаме «отвъд 
пределите на опита», за нас «сетивната представа именно 
е вън от нас съществуващата действителност».

«Нездравата мистика — казва Дицген тъкмо против 
такава философия — отделя ненаучно абсолютната истина 
от относителната. Тя прави от явяващото се нещо и «не-
щото в себе си», т. е. от явлението и от истината, две кате-
гории, различни помежду си toto соею (всецяло, по цялата 
линия, принципно) и несъдържащи се в никоя обща кате-
гория» (S. 200).

Преценете сега осведомеността и остроумието на рус-
кия махист Богданов, който не иска да се признае за 
махист, а иска да го смятат във философията за марк-
сист.

«Златната среда» — между «панпсихизма и панмате- 
риализма» («Эмпириомонизм», кн. II, изд. 2-ое, 1907 г., 
стр. 40—41) — «заеха материалиста с по-критически от-
тенък, които, отказали се от безусловната непознаваемост 
на «нещото в себе си», същевременно го смятат принцип-
но (курсивът на Богданов) различно от «явлението» и 

110



Затова винаги само «смъТйо-Познаваемо» в яйЛениетб, 
извънопитно по съдържание (т. е. както изглежда, по 
«елементите», които не са такива като елементите на опи-
та), но лежащо в пределите на това, което наричат форми 
на опита, т. е. времето, пространството и причинността. 
Приблизително такава е гледната точка на френските ма-
териалиста от XVIII век и от най-новите философи — 
на Енгелс и неговия руски последовател Белтов.»

Това е от край до край бъркотия: 1) Материалистите 
от XVII век, с които спори Беркли, признават «обектите 
сами по себе си» за безусловно познаваеми, тъй като 
нашите представи, идеи са само копие или отражение на 
тези обекти, съществуващи «вън от ума» (вж. «Увода»).
2) Против «принципната» разлика между нещото в себе 
си и явлението решително възразява Фойербах» след него 
Й. Дицген, а Енгелс с краткия пример за превръщането 
на «нещото в себе си» в «нещо за нас» оборва това мнение.
3) Най-после, че материалистите смятали нещата в себе 
си «винаги само смътно познаваеми в явлението», това е 
просто глупост, както ние видяхме от опровергаването на 
агностика от Енгелс, причината за изопачаването на ма-
териализма от Богданов е, че той не разбира отношението 
на абсолютната истина към относителната (за което ние 
ще говорим по-долу). Що се отнася до «извънопитното» 
нещо в себе си и до «елементите на опита», тук вече за-
почва махистката бъркотия, за която ние достатъчно го-
ворихме по-горе.

Да повтори след реакционните професори невероят-
ната глупост за материалистите, да се отрече в 1907 г. 
от Енгелс, да се опитва в 1908 г. «да обработи» Енгелс 
под агностицизма — ето философията на «най-новия 
позитивизъм» на руските махисти!

4. Съществува ли обективна истина?

Богданов заявява: «за мен марксизмът съдържа в 
себе си отричане на безусловната обективност на каквато 
и да е истина, отричане всякакви вечни истини» («Эмпи-
риомонизм», кн. III, стр. IV—V). Какво значи това: 
безусловна обективност? «Истината за вечни времена» 
е «обективна истина в абсолютното значение на думата» — 
казва пак там Богданов, като се съгласява само да при-

111



знае «обективната ИсФиНа само в пределите на известна 
епоха».

Тук са смесени явно два въпроса: 1) Съществува ли 
обективна истина, т. е. може ли в човешките представи 
да има такова съдържание, което не зависи от субекта, 
не зависи нито от човека, нито от човечеството? 2) Ако 
да, то могат ли човешките представи, които изразяват 
обективната истина, да я изразят изведнъж, изцяло, 
безусловно, абсолютно или пък само приблизително, 
отнссително? Тоя втори въпрсс е въпросът за съотноше-
нието между абсолютната и относителната истина.

На втория въпрос Богданов отговаря ясно, направо 
и определено, като отрича и най-малкото допускане на 
абсолютна истина и като обвинява Енгелс в еклекти- 
цизъм за такова допускане. За това откриване на еклек- 
тицизъм у Енгелс от А. Богданов ние ще говорим спе-
циално по-нататък. А сега ще се спрем на първия въпрос, 
който Богданов, без да казва това направо, решава също 
така отрицателно — защото може да се отрича елементът 
на относителното*  в едни или други човешки представи, 
без да се отрича обективната истина, но не може да се 
отрича абсолютната истина, без да се отрича съществу-
ването на обективната истина.

«. . .Критерий на обективната истина — пише малко 
по-нататък Богданов, стр. IX — в белтовски смисъл не 
съществува, истината е идеологическа форма — органи-
зираща форма на човешкия опит». . .

Тук не е мястото нито на «белтовския смисъл», за-
щото се касае за един от основните философски въпроси, 
а съвсем не за Белтов, нито на критерия на истината, 
за който трябва да се говори отделно, без да се смесва 
тоя въпрос с въпроса, съществува ли обективна истина. 
Отрицателният отговор на Богданов на последния въпрос 
е ясен: ако истината е само идеологическа форма, значи 
не може да има истина, независеща от субекта, от чове-
чеството, защото друга идеология освен човешката ние 
с Богданов не знаем. И още по-ясен е отрицателният 
отговор на Богданов от втората половина на неговата 
фраза: ако истината е форма на човешкия опит, то значи, 
че не може да има истина, независеща от човечеството, 
не може да има обективна истина.

* В текста, изглежда, е допусната неточност; по смисъл Си 
трябвало «абсолютно». Ред.

112



Отричането на обективната истина от Богданов е 
агностинизъм и субективизъм. Нелепостта на това отри-
чане е очевидна дори само от приведения по-горе пример 
на една естественоисторическа истина. Природознанието 
не позволява да се съмняваме в това, че неговото твър-
дение за съществуването на земята преди човечеството е 
истина. С материалистическата теория на познанието това 
е напълно съвместимо: съществуването на отражаемо 
независимо от отражаващите (независимостта на външ-
ния свят от съзнанието) е основната предпоставка на ма-
териализма. Твърдението на природознанието, че земята 
е съществувала преди човечеството, е обективна истина. 
С философията на махистите и с тяхното учение за исти-
ната това твърдение на природознанието е непримиримо: 
ако истината е .организираща форма на човешкия опит, 
не може да бъде истинно твърдението за съществуването 
на земята вън от всякакъв човешки опит.

Но не само това. Ако истината е само организираща 
форма на човешкия опит, значи истина е и учението, да 
кажем, на католицизма". Защото не подлежи на ни най- 
малко съмнение, че католицизмът е «организираща фор-
ма на човешкия опит». Богданов сам е почувствувал тази 
крещяща фалшивост на своята теория и е крайно инте-
ресно да погледаме как той се опитва да се измъкне от 
блатото, в което е попаднал.

«Основата на обективността — четем в I-ва книга на 
«Эмпириомонизм» — трябва да лежи в сферата на колек-
тивния опит. Обективни ние наричаме онези данни на 
опита, които имат еднакво жизнено значение и за нас, 
и за другите хора, онези данни, върху които не само ние 
без противоречие строим своята дейност, но на които 
трябва според нас да се основават и другите хора, за да 
не се дойде до противоречие. Обективният характер на 
физическия свят се състои в това, че той съществува не 
за мен лично, а за всички» (не е вярно! той съществува 
независимо от «всички») «и според мене за всички има 
също такова определено значение, както и за мене. Обек-
тивността на физическия свят е неговата общозначимост» 
(стр. 25, курсивът е на Богданов). «Обективността на фи-
зическите тела, с които ние се срещаме в своя опит, се уста-
новява в последна сметка въз основа на взаимна про-
верка и съгласуване на изказванията на различните хора. 
Изобщо физическият свят е социално съгласуван, социал-

8 В. И. Ленин, т. 3 113



но хармонизиран, е една дума, социално организиран 
опит» (стр. 36, курсивът е на Богданов).

Няма да повтаряме, че това е корен по невярно, идеа- 
листическо определение, че физическият свят същест-
вува независимо от човечеството и от човешкия опит, 
че физическият свят е съществувал тогава, когато никаква 
«социалност» и никаква «организация» на човешкия 
опит не е могло да има и т. н. Ние се спираме сега върху 
изобличението на махистката философия от друга страна: 
обективността се определя така, че това определение 
обхваща учението на религията, която несъмнено има 
«общозначимост» и т. н. Да чуем Богданов по-нататък: 
«Още един път ще напомним на читателя, че «обективният» 
опит съвсем не е онова, което е «социалният» опит. . . 
Социалният опит е социално организиран далече не це-
лият и винаги съдържа в себе си различни противоречия, 
така че едни негови части не се съгласуват с други; та-
ласъми и вампири могат да съществуват в областта на 
социалния опит на даден народ или на дадена група от 
народа, напр. на селяните; но от това още не следва, 
че трябва да се включат в социално организирания или 
обективния опит, защото те не хармонират с останалия 
колективен опит и не се вместват в неговите организи-
ращи форми, например във веригата на причинност- 
та» (45).

Разбира се, много ни е приятно, че сам Богданов 
«не включва» социалния опит по отношение на таласъ-
мите, вампирите и др. т. в обективния опит. Но тая бла-
гонамерена, в духа на отричане на фидеизма, поправчица 
ни най-малко не поправя коренната грешка на цялата по-
зиция на Богданов. Богдановото определение на обектив-
ността и на физическия свят безусловно пада, защото уче-
нието на религията е «общезначимо» в по-голяма степен, 
отколкото учението на науката: по-голямата част от чо-
вечеството се придържа и досега към първото учение. 
Католицизмът е «социално организиран, хармонизиран, 
съгласуван» от неговото вековно развитие; той «се вмест-
ва» по най-неоспорим начин във «веригата на причин- 
ността», защото религиите са втзникнали не безпричинно, 
при съвременните условия те се крепят в народните маси 
съвсем не случайно, към тях напълно «закономерно» се 
пригаждат професорите по философия. Ако тоя несъмнено 
общозначим и несъмнено високоорганизиран социално- 

114



религиозен опит «не хармонира» с «опита» на науката, 
това значи, че между единия и другия има принципна, 
коренна разлика, която Богданов заличи, когато отхвърли 
обективната истина. И колкото и да «се поправя» Бог-
данов, като казва, че фидеизмът или попщината не хармо- 
нират с науката, все пак си остава несъмнен факт, че отри-
чането на обективната истина от Богданов «хармонира» 
напълно с фидеизма. Съвременният фидеизъм съвсем не 
отхвърля науката; той отхвърля само «прекомерните пре-
тенции» на науката, именно претенцията за обективна 
истина. Ако съществува обективна истина (както мислят 
материалистите), ако природознанието, отразявайки външ-
ния свят в «опита» на човека, единствено е в състояние 
да ни дава обективната истина, то всеки фидеизъм се 
отхвърля безусловно. Ако ли пък няма обективна истина, 
ако истината (включително и научната) е само организи-
раща форма на човешкия опит, то с това се признава 
основната предпоставка на попщината, отваря се вра-
тата за нея, освобождава се място за «организиращите 
форми» на религиозния опит.

Пита се: принадлежи ли това отричане на обективната 
истина лично на Богданов, който не иска да се признае 
за махист, или то произтича из основите на учението на 
Мах и Авенариус? На тоя въпрос може да се отговори 
само в последния смисъл. Ако на света съществува само 
усещането (Авенариус, 1876 г.), ако телата са комплекси 
от усещания (Мах в «Анализ на усещанията»), то ясно 
е, че пред нас е философски субективизъм, който неизбеж-
но води към отричането на обективната истина. И ако 
усещанията се наричат «елементи», които в една връзка 
дават физическото, в друга — психическото, то с това, 
както видяхме, само се забърква, а не се отхвърля основ-
ният изходен пункт на емпириокритицизма. Авенариус и 
Мах признават за източник па нашите знания усещанията. 
Те застават следователно на гледната точка на емпиризма 
(цялото знание иде от опита) или на сенсуализма (цялото 
знание иде от усещанията). Но тая гледна точка довежда 
до различието между основните философски направле-
ния — идеализма и материализма, а не отстранява тяхното 
различие, с каквито и «нови» словесни премени («елемен-
ти») вие да я обличате. И солипсистът, т. е. субективният 
идеалист, и материалистът могат да признаят за източник 
на нашите знания усещанията. И Беркли, и Дидро са из*  

115



лезли от Лок. Първата предпоставка на теорията на по-
знанието несъмнено се състои в това, че единственият из-
точник на нашите знания са усещанията. Като признава 
тази първа предпоставка, Мах забърква втората важна 
предпоставка: за обективната реалност, която е дадена 
на човека в неговите усещания или е източник на човеш-
ките усещания. Изхождайки от усещанията, може да се 
върви по линията на субективизма, която довежда до 
солипсизма («телата са комплекси или комбинации от 
усещания»), и може да се върви по линията на обекти- 
визма, който довежда до материализма (усещанията са 
образи на телата, на външния свят). За първата гледна 
точка — тая на агностицизма, или малко по-нататък: 
на субективния идеализъм — не може да има обективна 
истина. За втората гледна точка, т. е. тая на материализма, 
същественото е признаването на обективната истина. 
Тоя стар философски въпрос за двете тенденции или 
по-вярно: за двата възможни извода от предпоставките 
на емпиризма и сенсуализма, не е решен от Мах, не е 
отстранен, не е преодолян от него, а е забъркан чрез 
словоблудството с думата «елемент» и др. т. Отричането 
на обективната истина от Богданов е неизбежен резултат 
на целия махизъм, а не отклонение от него.

Енгелс в своя «Лудвиг Фойербах» нарича Юм и Кант 
философи, «които оспорват възможността да се познае 
светът или попе изчерпващо да се познае». Енгелс изтъква 
следователно на пръв план това, което е общо за Юм и 
Кант, а не това, което ги разделя. При това Енгелс по-
сочва, че «решаващото за опровергаване на тоя (Юмов и 
Кантов) възглед е казано още от Хегел» (стр. 15—16 на 
четвърто немско издание)40. По тоя повод, струва ми се, 
не е безинтересно да отбележим, че Хегел, като обявява 
материализма за «последователна система на емпириз-
ма», пише: «За емпиризма изобщо външното (das Äußer-
liche) е истинно и ако освен това емпиризмът допуска 
нещо свръхсетивно, то той отрича неговата познаваемост 
(soll doch eine Erkenntnis desselben (d. h. des Übersinn-
lichen) nicht stattfinden können) и смята за необходимо 
да се придържа изключително към онова, което принад-
лежи към възприятието (das der Wahrnehmung Ange-
hörige). Тази основна предпоставка даде обаче в своето 
последователно развитие (Durchführung) това, което по- 
късно беше наречено материализъм. За тоя материализъм 

116



ма серията като такава е истинно-обективното» (das wahr-
haft Objektive)*.

Всички знания са от опита, от усещанията, от въз-
приятията. Това е така. Но пита се: «принадлежи ли към 
възприятието», т. е. източник на възприятието ли е обек-
тивната реалност? Ако да, то вие сте материалист. Ако 
не, то вие сте непоследователен и неизбежно ще стигнете 
до субективизъм, до агностицизъм, все едно ще отричате 
ли познаваемостта на нещото в себе си, обективността на 
времето, на пространството, на причинността (по Кант) 
или не ще допускате и мисъл за нещото в себе си (по Юм). 
Непоследователността на вашия емпиризъм, на вашата 
философия на опита ще се състои в такъв случай в това, 
че вие отричате обективното съдържание в опита, обектив-
ната истина в опитното познание.

Привържениците на линията на Кант и Юм (а също и 
Мах и Авенариус, доколкото те не са чисти берклианци) 
наричат нас, материалистите, «метафизици» затова, че 
ние признаваме обективната реалност, дадена ни в опита, 
признаваме обективния, независим от човека източник 
на нашите усещания. Ние, материалистите, следвайки 
Енгелс, наричаме кантианците и юмистите агностици 
затова, че те отричат обективната реалност като източник 
на нашите усещания. Агностик е гръцка дума: на гръцки 
а значи не\ gnosis — знание. Агностикът казва: не зная 
има ли обективна реалност, отразявана, отобразявана от 
нашите сетива, обявявам за невъзможно да се знае това 
(вж. по-горе думите на Енгелс, който излага позицията 
на агностика). Оттук — отричането на обективната истине 
от агностика и търпимостта, еснафската, филистерската, 
страхливата търпимост към учението за таласъмите, 
вампирите, католическите светни и други подобни неща. 
Като пускат претенциозно в ход «нова» терминология, 
някаква «нова» гледна точка, Мах и Авенариус всъщност 
повтарят, заплитайки сг и препъвайки се, отговора на 
агностика: от една страна, телата са комплекси от усеща-
ния (чист субективизъм, чисто берклианство); от друга 
страна, ако се прекръстят усещанията в елементи, може 

* Hegel. «Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 
im Grundrisse», Werke, VI Band (1843), S. 83. Срв. S. 122 (Хегел. 
«Енциклопедия на философските науки в сбит очерк», Съчинения, 
т, VI (1843), стр. 83. Срв. стр. 122. Ред.).

117



да се мисли, че те съществуват независимо от нашите 
сетивни органи!

Махистите обичат да декламират на темата, че те са 
философи, които напълно се доверяват на показанията на 
нашите сетивни органи, че те смятат света действително 
такъв, какъвто той ни се струва, пълен със звуци, багри 
и т. н., докато за материалистите светът бил мъртъв, 
в него нямало звуци и багри, той сам по себе си не бил 
такъв, какъвто ни се струва, и др. т. В подобна деклама-
ция се упражнява например И. Петцолд и в своя «Увод 
във философията на чистия опит», и в «Проблемата на 
света от гледището на позитивизма» (1906). След Петцолд 
това се предъвква от г. Виктор Чернов, който се възхи-
щава от «новата» идея. А всъщност махистите са субек- 
тивисти и агностици, защото те недостатъчно се доверяват 
на показанията на нашите сетивни органи, непоследо-
вателно провеждат сенсуализма. Те не признават обек-
тивната, независимата от човека реалност като източник 
на нашите усещания. Те не виждат в усещанията вярна 
снимка от тая обективна реалност, като влизат в открито 
противоречие с природознанието и отварят вратата за 
фидеизма. Напротив, за материалиста светът е по-богат, 
по-жив, по-разнообразен, отколкото ни се струва, защото 
всяка крачка в развитието на науката открива в него 
нови страни. За материалиста нашите усещания са образи 
на единствената и последна обективна реалност — по-
следна не в смисъл, че тя е вече позната докрай, а в сми-
съл, че освен нея няма и не може да има друга. Това гле-
дище безвъзвратно затваря вратата не само за всякакъв 
фидеизъм, но и за оная професорска схоластика, която, 
не виждайки обективната реалност като източник на 
нашите усещания, «извежда» чрез измъчени словесни 
конструкции понятието обективно като общозначимо, 
социално-организирано и др. т. и т. н., без да бъде в 
състояние, а често и без да желае, да отдели обективната 
истина от учението за таласъмите и вампирите.

Махистите презрително вдигат рамене по повод на 
«остарелите» възгледи на «догматиците»-материалисти, 
които се придържат към уж опроверганото от «най-новата 
наука» и «най-новия позитивизъм» понятие материя. 
За новите теории на физиката, които се отнасят до строежа 
на материята, ще говорим специално. Но съвсем недо-
пустимо е да се смесва, както това правят махистите, 

118



учението за един или друг строеж на материята с гносео-
логическата категория — да се смесва въпросът за новите 
свойства на новите видове материя (например електро-
ните) със стария въпрос на теорията на познанието» с 
въпроса за източниците на нашето знание, за съществу-
ването на обективна истина и др. т. Казват ни, че Мах 
«открил елементите на света»: червено, зелено, твърдо, 
меко, гръмко, дълго и т. н. Ние питаме: дадена ли е на 
човека, когато той вижда червено, усеща твърдо и др. т., 
обективна реалност или не? Този стар, престар философ-
ски въпрос е заплетен от Мах. Ако не е дадена, вие не-
пременно изпадате заедно с Мах в субективизъм и агно- 
стицизъм, в заслужените от вас обятия на иманентите, 
т. е. философските Меншиковци. Ако е дадена, нужно е 
философско понятие за тази обективна реалност и това 
понятие отдавна, много отдавна е изработено, това по-
нятие е именно материята. Материята е философска 
категория за означаване на обективната реалност, която 
е дадена на човека в неговите усещания, която се копира, 
фотографира, отразява от нашите усещания, съществу-
вайки независимо от тях. Затова да се говори, че такова 
понятие може да «остарее», е детинско бръщолевене, без-
смислено повтаряне доводите на модната реакционна фи-
лософия. Можа ли да остарее борбата между идеализма и 
материализма през двехилядигодишното развитие на фи-
лософията? Между тенденциите или линиите на Платон и 
Демокрит във философията? Борбата между религията и 
науката? Отричането на обективната истина и нейното 
признаване? Борбата на привържениците на свръхсетив- 
ното знание с неговите противници ?

Въпросът за приемането или отхвърлянето на поня-
тието материя е въпрос за доверието на човека към по-
казанията на неговите сетивни органи, въпрос за източ-
ника на нашето познание, въпрос, който се е поставял и 
обсъждал от самото начало на философията, въпрос, 
който може да бъде предрешен по хиляди начини от клоу-
ните-професори, но който не може да остарее, както не 
може да остарее въпросът, дали зрението и осезанието, 
слухът и обонянието са източник на човешкото познание. 
Да смятаме нашите усещания за образи на външния 
свят — да признаваме обективната истина — да стоим на 
гледището на материалистическата теория на познание-
то — това е едно и също. За илюстриране на това ще при-

119



веда само цитат из Фойербах и от две ръководства по 
философия, за да види читателят колко елементарен е 
тоя въпрос.

«Колко е вулгарно — пише Лудвиг Фойербах — да се 
отрича на усещането качеството, че то е евангелие, вест 
(Verkündung) от обективния спасител.»*  Както виждате, 
странна, чудовищна терминология, но съвсем ясна фило-
софска линия: усещането открива на човека обектив-
ната истина. «Мззто усещане е субзктивнэ, но неговата 
основа или причина (Grund) е обективна» (S. 195) — 
стравнете гореприведения цитат, в който Фойербах гово-
ри, че материализмът изхожда от сетивния свят като по-
следна (ausgemachte), обективна истина.

Сенсуализмът — четем във «Философския речник» 
на Франк**  — е учение, което извежда всички наши 
идеи «от опита на сетивата, като свежда познанието към 
усещането». Сенсуализмът бива субективен (скептици-
зъм41 и берклианство), морален (епикуреизъм42) и обек-
тивен. «Обективният сенсуализъм е материализъм» за-
щото материята или телата са по мнението на материа-
листите единствените обекти, които могат да действуват 
върху нашите сетива» (atteindre nos sens).

«Ако сенсуализмът — казва Швеглер в своята «Исто-
рия на философията» — твърдеше, че истината или съ-
ществуващото може да бъде познато изключително с по-
мощта на сетивата, то оставаше само (думата е за фило-
софията от края на XVIII век във Франция) да се фор-
мулира обективно това твърдение и — пред нас е тезисът 
на материализма: само сетивното съществува; няма друго 
битие освен материалното битие.»***

Ето тези именно азбучни истини, успели да влязат 
в учебниците, са позабравили нашите махисти.

* Feuerbach. Sämtliche Werke, X. Band, 1866, SS 194 —195 
(Фойербах. Събрани съчинения, т. X, 1866, стр. 194—193. Ред.).

** Dictionnaire dessciences philosophiques», Paris, 1875 («Реч-
ник по философските науки», Париж, 1875. Ред.).

*** Dr. Albert Schwegler. «Geschichte der Philosophie im IJm- 
rlß», 15-te Auf!., S. 194 (Д-р Алберт Швеглер. «Очерк по исто-
рия на философията», 15 изд., стр. 194. Ред.).

120



5. Абсолютна и относителна истина, 
или за еклектицизма на Енгелс, 

открит от А. Богданов

Богданов е направил откритието си през 1906 г. в 
предговора към III книга на «Эмпириомонизм». «Енгелс в 
«Анти-Дюринг» — пише Богданов — се изказва почти 
в този смисъл, в който аз току-що характеризирах отно-
сителността на истината» (стр. V) — т. е. в смисъл на от-
ричане всякакви вечни истини, «отричане безусловната 
обективност на каквато и да е истина». «Енгелс не е прав 
в своята нерешителност, в това, че въпреки цялата си 
ирония признава някакви, макар и жалки, «вечни исти-
ни»» (стр. VIII). «Само непоследователността допуска тук 
еклектически уговорки, както е у Енгелс. . .» (стр. IX). 
Ще приведем един пример как Богданов опровергава 
Енгелсовия еклектицизъм. «Наполеон е умрял на 5 май 
1821 г.» — казва Енгелс в «Анти-Дюринг» (главата за 
«вечните истини»), като разяснява на Дюринг с какво е 
принуден да се ограничи, с какви Plattheiten, «плоскости», 
трябва да се задоволява онзи, който претендира да от-
крива вечни истини в историческите науки. И ето Богда-
нов възразява по следния начин на Енгелс: «Каква «исти-
на» е това? И какво «вечно» има в нея? Констатацията на 
единично съотношение, което може би няма вече никакво 
реално значение за нашето поколение, не може да служи 
като изходна точка за никаква дейност, не води никъде» 
(стр. IX). И на стр. VIII: «Нима «Plattheiten» могат да се 
наричат «Wahrheiten»? Нима «плоскостите» са истини? 
Истината —това е живата организираща форма на опита, 
тя ни води някъде в нашата дейност, дава ни опорна точка 
в жизнената борба.»

От тези два цитата се вижда достатъчно ясно, че Бог-
данов, вместо опровержение на Енгелс, дава декламация. 
Ако ти не можеш да твърдиш, че положението «Наполеон 
е умрял на 5 май 1821 г.» е погрешно или неточно, ти го 
признаваш за истинно. Ако ти не твърдиш, че то може 
да бъде опровергано и в бъдеще, ти признаваш тая истина 
за вечна. Но да наричаш възражение такива фрази като 
тази, че истината е «жива организираща форма на опи-
та» — значи да представяш за философия един прост 
набор от думи. Имала ли е земята оная история, която 
се излага в геологията, или земята е сътворена в седем дни? 

121



Нима е позволено да се отклоняваме от тоя въпрос с фрази 
за «живата» (какво значи това?) истина, която «води» ня-
къде си, и др. т. ? Нима знанието на историята на земята 
и историята на човечеството «няма реално значение»? Та 
това е просто надута глупост, с която Богданов прикрива 
своето отстъпление. Защото отстъпление е, когато той се 
заема да докаже, че допускането на вечни истини от 
Енгелс е еклектицизъм, и същевременно само със словесен 
шум и звън избягва от въпроса, като не опровергава, че 
Наполеон действително е умрял на 5 май 1821 г. и че е не-
лепо да се смята тая истина опровержима в бъдеще.

Взетият от Енгелс пример е твърде елементарен и 
всеки без труд ще намисли десетки подобни примери на 
истини, които са вечни, абсолютни, в които могат да се 
съмняват само умопобъркани хора (както казва Енгелс, 
като привежда друг също такъв пример: «Париж се на-
мира във Франция»), Защо Енгелс говори тук за «плос-
кости»? Защото той опровергава и осмива догматическия, 
метафизическия материалист Дюринг, който не умее да 
приложи диалектиката по въпроса за отношението между 
абсолютната и относителната истина. Да бъдеш мате-
риалист, значи да признаваш обективната истина, която 
ни откриват сетивните органи. Да признаваш обективната, 
т. е. независещата от човека и от човечеството истина, 
значи така или иначе да признаваш абсолютната истина. 
Ето това именно «така или иначе» разделя материалиста- 
метафизик Дюринг от материалиста-диалектик Енгелс. 
Надясно и наляво, по най-сложните въпроси на науката 
изобщо и историческата наука по-специално, Дюринг 
хвърля думите: последна, окончателна, вечна истина. Ен-
гелс го осмива: разбира се — отговаря той, — вечни истини 
има, но не е умно да се употребяват големи думи (ge-
waltige Worte) за прости неща. За да тласнем материа-
лизма напред, трябва да изоставим вулгарната игра с 
думата: вечна истина, трябва да умеем диалектически да 
поставим и решим въпроса за съотношението между аб-
солютната и относителната истина. Ето за какво се е во-
дела борба преди тридесет години между Дюринг и Енгелс. 
А Богданов, който се изхитрил «да не забележи» даденото 
от Енгелс в същата глава разяснение на въпроса за абсо-
лютната и относителната истина — Богданов, който се е 
изхитрил да обвини Енгелс в «еклектицизъм» поради това, 
че допуска отдавна известно положение за всеки материа-

122



лизъм, — Богданов само за последен път разкри с това 
своето абсолютно незнание както на материализма, така 
и на диалектиката.

«Ние стигаме до въпроса — пише Енгелс в началото на 
посочената глава (отд. I, гл. IX) на «Анти-Дюрипг», — 
могат ли продуктите на човешкото познание изобщо и 
ако да, то кои, да имат суверенно значение и безусловно 
право (Anspruch) на истина» (S . 79 на петото немско изда-
ние). И Енгелс решава този въпрос по следния начин:

«Суверенността на мисленето се осъществява в ре-
дица хора, които мислят съвсем несуверенно; познанието, 
което има безусловно право на истина — в редица отно-
сителни (релативни) заблуждения; нито едното, нито дру-
гото» (нито абсолютно истинното познание, нито суверен-
ното мислене) «не може да бъде напълно осъществено дру-
гояче освен при безкрайната продължителност на живота 
на човечеството».

Тук ние имаме пак онова противоречие, с което вече 
се срещахме по-горе, противоречието между характера на 
човешкото мислене, което ни се представя по силата на 
необходимостта за абсолютно, и неговото осъществяване в 
отделните хора, които мислят само ограничено. Това 
противоречие може да бъде разрешено само в такава ре-
дица от последователни човешки поколения, която за нас, 
поне на практика, е безкрайна. В този смисъл човешкото 
мислене е толкова суверенно, колкото и несуверенно, 
и неговата познавателна способност е толкова неограни-
чена, колкото и ограничена. Суверенно и неограничено по 
своята природа (или устройство, Anlage), по призвание, 
по възможност, по историческата крайна цел; несуверенно 
и ограничено по отделното осъществяване, по дадената в 
едно или друго време действителност (81)*.

«Точно така — продължава Енгелс — стои въпросът 
и с вечните истини».43

Това разсъждение е извънредно важно във връзка с 
въпроса за релативизма, за принципа на относителността 
на нашите знания, който подчертават всички махисти. 

• Срв. В. Чернов, посоч. съч., стр. 64 и след. Махистът г. Чер-
нов всецяло стои на позициите на Богданов, който ие иска да се 
признае за махист. Разликата е тази, че Богданов се старае да за-
маже разногласието си с Енгелс, да го представи за случайно и 
т. и., а Чернов чувствува, че се касае за борба и с материализма, 
и с диалектиката.

123



Всички махисти настояват, че са релативисти, но руските 
махисти, повтаряйки думичките след немците, се страхуват 
или не умеят ясно и открито да поставят въпроса за 
отношението на релативизма към диалектиката. За Бог-
данов (както и за всички махисти) признаването на отно-
сителността на нашите знания изключва и най-малкото 
допускане на абсолютната истина. За Енгелс от относи-
телните истини се образува абсолютната истина. Богданов 
е релативист. Енгелс е диалектик. Ето още едно не по- 
малко важно разсъждение на Енгелс от същата тая глава 
на «Анти-Дюринг»:

«Истината и заблуждението, както всички логически 
категории, които се движат в полярни противоположности, 
имат абсолютно значение само в пределите на извънредно 
ограничена област; ние видяхме вече това и г. Дюринг би 
го знаел, ако беше що-годе запознат с изходните поло-
жения на диалектиката, с първите нейни предпоставки, 
които разглеждат именно недостатъчността на всички по-
лярни противоположности. Щом започнем да прилагаме 
противоположността между истината и заблуждението 
вън от границите на горепосочената тясна област, тази 
противоположност ще стане относителна (релативна) и 
следователно негодна за точен научен начин на изказване. 
А ако се опитаме да прилагаме тази противоположност 
като абсолютна, вън от пределите на посочената област, 
ние съвсем ще претърпим фиаско: двата полюса на про-
тивоположността ще се превърнат всеки в своята противо-
положност, т. е. истината ще стане заблуждение, а за-
блуждението — истина» (86)* 1. Следва пример — зако-
нът на Бойл (обемът на газовете е обратно пропорционален 
на налягането). «Зърното истина», която се съдържа в 
тоя закон, представлява само в известни предели абсолют-
на истина. Законът се оказва истина «само приблизи-
телно».

И така, човешкото мислене по своята природа е спо-
собно да дава и ни дава абсолютната истина, която се 
образува от сбора на относителните истини. Всяка степен 
от развитието на науката прибавя нови зърна в този сбор 
на абсолютната истина, но границите на истината за 
всяко научно положение са относителни — те ту се раз-
ширяват, ту се стесняват от по-нататъшния растеж на 
знанието. «Абсолютната истина — казва Й. Дицген в 
«Екскурси» — ние можем да виждаме, да чуваме, 

124



да помирисваме, да осезаваме, несъмнено също така и 
да познаваме, ио тя не влиза изцяло (geht nicht auf) в 
познанието» (S. 195). «От само себе си се разбира, че 
картината не изчерпва предмета, че художникът остава 
зад своя модел. . . Как може картината да «съвпада» с 
модела? Приблизително, да» (197). «Ние можем само 
относително (релативно) да познаваме природата и ней-
ните части; защото всяка част, макар тя да е само отно-
сителна част от природата, има все пак природата на 
абсолютното, природата на природното цяло само по себе 
си (des Naturganzen an sich), неизчерпвано от познание-
то. .. А откъде ние знаем, че зад природните явления, зад 
относителните истини се намира универсална, неограниче-
на, абсолютна природа, която не напълно се разкрива на 
човека?. . . Откъде е това знание? То ни е вродено. То 
е дадено заедно със съзнанието» (198). Това послед-
ното е една от неточностите на Дицген, които са нака-
рали Маркс да отбележи в едно писмо до Кугелман бър-
котията във възгледите на Дицген.46 Само залавяйки 
се за подобни неверни места, може да се говори за ня-
каква особена философия на Дицген, различна от диа-
лектическия материализъм. Но сам Дицген се поправя на 
същата тая страница: «Ако аз казвам, че знанието за 
безкрайната, абсолютната истина е вродено у нас, че е 
едно и единствено знание a priori, то все пак и опитът 
потвърждава това вродено знание» (198).

От всички тия изказвания на Енгелс и Дицген се 
вижда ясно, че за диалектическия материализъм няма не-
проходима граница между относителната и абсолютната 
истина. Богданов съвсем не е разбрал това, щом той можа 
да пише: «той (мирогледът на стария материализъм) иска 
да бъде безусловно обективно познание на същността 
на нещата (курсивът е на Богданов) и е несъвместим с 
историческата условност на всяка идеология» (книга III, 
«Эмпириомонизм», стр. IV). От гледището на съвременния 
материализъм, т. е. на марксизма, исторически условни са 
пределите на приближаването ча нашите знания към 
обективната, абсолютната истина, но безусловно е съще-
ствуването на тая истина, безусловно е това, че ние се 
приближаваме към нея. Исторически условни са конту-
рите на картината, но безусловно е това, че тая картина 
изобразява обективно съществуващия модел. Исторически 
условно е това, кога и при какви условия ние сме се 

125



приближили в своего познание за същността на нещата 
до откритието на ализарина в каменовъгления катран или 
до откритието на електроните в атома, но безусловно е 
това, че всяко такова откритие е крачка напред на «без-
условно обективното познание». С една дума, исторически 
условна е всяка идеология, но безусловно е това, че на 
всяка научна идеология (за разлика напр. от религиозната) 
съответствува обективна истина, абсолютна природа. Вие 
ще кажете: това разграничение между относителната и 
абсолютната истина е неопределено. Аз ще ви отговоря: 
то е тъкмо достатъчно «неопределено», за да попречи 
на науката да се превърне в догма в лошия смисъл на 
думата, в нещо мъртво, замръзнало, закостеняло, но в 
същото време то е тъкмо толкова «определено», че да 
можем да се отделяме пай-решително и безвъзвратно от 
фидеизма и от агностицизма, от философския идеализъм 
и от софистиката на последователите на Юм и Кант. Тук 
има граница, която вие не сте забелязали, и като не 
сте я забелязали, затънахте в блатото на реакционната 
философия. Това е границата между диалектическия ма-
териализъм и релативизма.

Ние сме релативисти, тръбят Мах, Авенариус, Пет-
цолд. Ние сме релативисти, пригласят им г. Чернов и 
още няколко руски махисти, които искат да бъдат марк-
систи. Да, г. Чернов и другари махисти, в това се и съ-
стои вашата грешка. Защото да поставиш релативизма 
в основата на теорията на познанието, значи неизбежно 
да осъдиш себе си или на абсолютен скептицизъм, агно- 
стицизъм и софистика, или на субективизъм. Релативиз- 
мът, като основа па теорията на познанието» е не само 
признаване относителността на нашите знания, но и от-
ричане на каквато и да е обективна, съществуваща неза-
висимо от човечеството мярка или модел, към който се 
приближава нашето относително познание. От гледището 
на голия релативизъм може да се оправдае всяка софи-
стика, може да се признае за «условно» умрял ли е Напо-
леон на 5 май 1821 г. или не е умрял, може като просто 
«удобство» за човека или за човечеството да се обяви 
допускането — наред с научната идеология («удобна» 
в едно отношение) — на религиозната идеология (много 
«удобна» в друго отношение) и т. н.

Диалектиката, както разяснява още Хегел, включва 
в себе си момент на релативизъм, отричане, скептицизъм. 

126



но не се свежда до релативизъм. Материалистическата 
диалектика на Маркс и Енгелс безусловно включва в себе 
си релативизъм, но не се свежда към него, т. е. признава 
относителността на всички наши знания не в смисъл на 
отричане на обективната истина, а в смисъл на историческа 
условност на пределите, в които нашите знания се при-
ближават към тая истина.

Богданов пише с курсив: «Последователният маркси-
зъм не допуска такава догматика и такава статика» 
като вечни истини («Эмпириомонизм», III книга, стр. IX). 
Това е бъркотия. Ако светът е вечно движеща се и раз-
виваща се материя (както мислят марксистите), която 
се отразява от развиващото се човешко съзнание, то какво 
общо има тук «статиката»? Думата съвсем не е за неиз-
менна същност на нещата и за неизменно съзнание, а за 
съответствието между отразяващото природата съзнание 
и отразяваната от съзнанието природа. По тоя — и само 
по тоя — въпрос терминът «догматика» има особено ха-
рактерен философски привкус: това е любимата думичка 
на идеалистите и агностиците против материалистите, 
както ние вече видяхме по примера с достатъчно «стария» 
материалист Фойербах. Стара, престара вехтория — ето 
какво се оказват всички възражения против материализ-
ма, които се правят от гледната точка на прословутия 
«най-нов позитивизъм».

6, Критерият на практиката в теорията 
на познанието

Ние видяхме, че Маркс през 1845 г., Енгелс през 1888 
и 1892 г. въвеждат практиката като критерий в основата 
на теорията на познанието на материализма40. Да се 
поставя вън от практиката въпросът, «съответствува ли 
на човешкото мислене предметна» (т. е. обективна) «исти-
на», това е схоластика — казва Маркс във 2-ия тезис 
за Фойербах. Най-доброто опровержение на кантианския 
и юмистки агностицизъм, както и на другите философ-
ски извъртания (Schrullen), е практиката — повтаря 
Енгелс. «Успехът на нашите действия доказва съгла-
сието (съответствието, Übereinstimmung) на нашите въз-
приятия с предметната (обективна) природа на възприе-
маните неща» — възразява Енгелс на агностиците47.

127



Сравнете с това разсъждението на Мах за практиката 
като критерий. <Във всекидневното мислене и обикно-
вения говор обикновено се противопоставят привидното, 
илюзорното на действителността. Като държим молив 
пред себе си във въздуха, ние го виждаме прав; като го 
пуснем в наклонено положение във вода, ние го виждаме 
пречупен. В последния случай казват: «Моливът ни се 
струва пречупен, но в действителност той е прав.» Но 
на какво основание ние наричаме единия факт действи-
телност, а другия свеждаме до значението на илюзия?.. . 
Когато ние правим тая естествена грешка, като очакваме 
в необикновени случаи да настъпят все пак обикновени 
явления, нашите очаквания, разбира се, биват излъгвани. 
Но фактите не са виновни за това. Да се говори в подобни 
случаи за илюзия има смисъл от практическа гледна 
точка, но никак не от научна. В също такава степен 
няма никакъв смисъл от научна гледна точка често обсъж-
даният въпрос — съществува ли действително светът 
или той е само наша илюзия, не повече от сън. Но и най- 
несъобразният сън е факт, не по-лош от всеки друг» 
(«Анализ ощущений», стр. 18—19).

Правилното е, че факт може да бъде не само несъо-
бразният сън, но и несъобразната философия. Да се съм-
няваме в това, е невъзможно след запознаването с фило-
софията на Ернст Мах. Като най-последен софист той 
смесва научно-историческото и психическото изследване 
на човешките заблуждения, всевъзможни «несъобразни 
сънища» на човечеството, като вярата в таласъми, вам-
пири и др. т., с гносеологическото различаване на истин-
ното от «несъобразното». Това е все едно икономистът да 
каже, че и теорията на Сениор, според която цялата 
печалба капиталистът получава от «последния час» от 
труда на работника, и теорията на Маркс са еднакво 
факт и от научна гледна точка няма смисъл въпросът, 
кол теория изразява обективната истина и коя — пред-
разсъдъците на буржоазията и продажността на нейните 
про«{)есори. Кожарят Й. Дицген виждаше в научната, т. е. 
материалистическата, теория на познанието «универ-
сално оръжие против религиозната вяра» («Kleinere 
philosophische Schriften», S. 55*),  a за редовния професор 
Ернст Мах «от научна гледна точка няма смисъл» разли-

* — «Малки философски трудове», стр. 55. Ред.

128



kata между материалистическата теория на познанието И 
субективноидеалистическата! Науката е безпартийна в бор-
бата на материализма с идеализма и религията — това е лю-
бимата идея не само на Мах, но и на всички съвременни 
буржоазни професори, на тия, по правилния израз на 
същия този Й. Дицген, «дипломирани лакеи, които оглу-
пяват народа с измъчен идеализъм» (S. 53, пак там).

Това е именно такъв измъчен професорски идеализъм, 
когато практиката като критерий, който отделя за всички 
и за всеки илюзията от действителността, се изнася от 
Е. Мах зад пределите на науката, зад пределите на тео-
рията на познанието. Човешката практика доказва пра-
вилността на материалистическата теория на познанието — 
казват Маркс и Енгелс, като обявяват за «схоластика» 
и «философски извъртания» опитите да се реши основ-
ният гносеологически въпрос без практиката. А за Мах 
практиката е едно, а теория на познанието — съвсем 
друго; тях може да ги поставим редом, без да обуславяме 
втората от първата. «Познанието — казва Мах в своето 
последно съчинение «Познание и заблуждение» (стр. 
115 на второто немско издание) — е биологически по-
лезно (förderndes) психическо преживяване». «Само успе-
хът може да отдели познанието от заблуждението» (116). 
«Понятието е физическа работна хипотеза» (143). Нашите 
руски махисти, които желаят да бъдат марксисти, приемат 
с удивителна наивност подобни фрази на Мах като дока-
зателство за това, че той се приближава ко марксизма. 
Но тук Мах се приближава до марксизма така, както 
Бисмарк се приближаваше до работническото движение 
или епископ Евлогий до демократизма. У Мах подобни 
твърдения стоят редом с неговата идеалистическа тео-
рия па познанието, а пе означават избор на една или 
друга определена линия в гносеологията. Познанието 
може да бъде биологически полезно, полезно в практиката 
иа човека, в запазването на живота, в запазването на 
вида само когато то отразява обективната истина, неза-
висеща от човека. За материалиста «успехът» на човеш-
ката практика доказва съответствието на нашите пред-
стави с обективната природа на нещата, които ние въз-
приемаме. За солипсиста «успех» е всичко онова, което 
на мен е нужно на практика, която може да се разглежда 
отделно от теорията на познанието. Ако включим прак-
тиката като критерий в основата на теорията на позна-

9 В. И. Ленин» т. 3 129



нието, ние неизбежно получаваме материализъм — казва 
марксистът. Практиката нека бъде материалистична, а 
теорията е съвсем друго нещо — казва Мах.

«Практически — пише той в «Анализ ощущений», — 
извършвайки какви да е действия, ние тъй малко можем 
да минем без представата за Аз, както не можем да минем 
без представата за тялото, когато протягаме ръка към 
някакъв предмет. Физиологически ние си оставаме егои-
сти и материалисти със също такова постоянство, с как- 
вото ние постоянно виждаме изгрева на слънцето. Но 
теоретически ние съвсем не сме длъжни да се придържаме 
към тоя възглед» (284—285).

Егоизмът тук е ни в клин, ни в ръкав, защото той 
съвсем не е гносеологическа категория. Няма място тук 
и привидното движение на слънцето около земята, защото 
в практиката, която ни служи за критерий в теорията на 
познанието, трябва да се включи също и практиката на 
астрономическите наблюдения, открития и т. н. Остава 
ценното признание на Мах, че в своята практика хората 
се ръководят всецяло и изключително от материалисти-
ческата теория на познанието, а опитът да се заобиколи 
тя «теоретически» изразява само гелертерско-схоласти- 
ческите и измъчено-идеалистическите стремежи на Мах.

До каква степен не са нови тия усилия да се отдели 
практиката като нещо, което не подлежи на разглеждане 
в гносеологията, за да се освободи място за агностицизма 
и идеализма, показва следният пример от историята на 
немската класическа философия. По пътя от Кант към 
Фихте стои тук Г. Е. Шулце (така нареченият в историята 
на философията Шулце-Енезидем). Той открито защищава 
скептическата линия във философията, като нарича себе 
си последовател на Юм (а от древните — на Пирон и 
Секст). Той решително отхвърля всяко нещо в себе си 
и възможността за обективно знание, решително изисква 
да не се отива по-далеч от «опита», по-далеч от усеща-
нията, при което предвижда и възражението от другия 
лагер: «Тъй като скептикът, когато участвува в житей-
ските работи, признава за нещо несъмнено действител-
ността на обективните предмети, определя своето пове-
дение съобразно с това и допуска критерия на истината, 
то собственото поведение на скептика е най-доброто 
и най-очевидното опровержение на неговия скептици-

130



зъм»*.  «Подобни доводи — отговаря с негодувание Шулце— 
са достойни само за тълпата (Pöbel, S. 254), защото моят 
скептицизъм не засяга житейската практика, а си остава 
в пределите на философията» (255).

Също така и субективният идеалист Фихте се надява 
в границите на идеалистическата философия да намери 
място за онзи «реализъм», който е неизбежен (sich auf-
dringt) за всички нас и дори за най-решителния идеа-
лист, когато работата дойде до действие, реализъм, който 
приема, че предметите съществуват съвсем независимо 
от нас, вън от нас» (Werke, I, 455).

Не е отишъл далеч от Шулце и Фихте и най-новият 
позитивизъм на Мах! Като куриоз ще отбележим, че за 
Базаров и по тоя въпрос не съществува на света никой 
друг освен Плеханов: няма звяр по-силен от котката. 
Базаров се надсмива над «салтовиталната философия на 
Плеханов» («Очерки», стр. 69), който е написал наисти-
на несериозната фраза, че «вярата» в съществуването 
на външния свят била «неизбежно salto vitale» (жизнен 
скок) «на философията» («Примечание кЛ. Фейербаху», 
стр. III). Изразът «вяра», макар и взет в кавички, по-
вторен след Юм, не ще и дума, показва бъркотия на 
термините у Плеханов. Но защо се намесва тук Плеха-
нов?? Защо Базаров не е взел друг материалист, макар 
и Фойербах? Само защото не го знае ли? Но невежеството 
не е аргумент. И Фойербах, както Маркс и Енгелс, прави 
непозволен, от гледната точка на Шулце, Фихте и Мах, 
«скок» към практиката по основните въпроси на теорията 
на познанието. Като критикува идеализма, Фойербах 
излага неговата същност с такъв релефен цитат от Фихте, 
който великолепно бие целия махизъм. «Ти предпола-
гаш — пише Фихте, — че нещата са действителни, че те 
съществуват вън от тебе, само защото ти ги виждаш, 
чуваш, усещаш. Но зрението, осезанието, слухът са само 
усещания. . . Ти усещаш не предметите, а само своите 
усещания» (Фойербах, Werke, X. Band, S. 185). И Фойер-
бах възразява: човек не е абстрактно Аз, а или мъж, 
или жена, и въпросът, дали светът е усещане, може да 
се приравнява към въпроса: другият човек мое усещане 

* G. Е. Schulze. «Aenesidemus de üorber die Fundamente der 
von dem Prof. Reinhold in Jena gelieferten Elementarphilosophie», 
1792, S. 253 (Г. Е. Шулце, «Енезндем, или за основите на елемен-
тарната философия на проф. Райнхолд от Йена», 1792, стр. 253. Ред.).

131



ли е или нашите отношения на практика доказват обрат-
ното ?_ «В това именно се състои основната грешка на 
идеализма, че той поставя и разрешава въпроса за обек-
тивността и субективността, за съществуването или не- 
съществуването на света само от теоретическа гледна 
точка» (189, пак там). Фойербах взема предвид цялата 
съвкупност на човешката практика в основата на тео-
рията на познанието. Разбира се — казва той, — и идеа-
листите признават на практика реалността и на нашето 
Аз, и на чуждото Ти. За идеалистите «това гледище е 
пригодно само за живота, а не за спекулация. Но спеку-
лация, която се поставя в противоречие с живота, която 
прави от гледната точка на смъртта, на душата, отделена 
от тялото, гледна точка на истината — такава спекулация 
е мъртва, фалшива спекулация» (192). Преди да усещаме, 
ние дишаме; ние не можем да съществуваме без въздух, 
без храна и питие.

«Така, значи, вие говорите за храна и питие при раз-
глеждане на въпроса за идеалността или реалността на 
света? — възклицава възмутеният идеалист. — Каква 
низост! Какво нарушение на добрия тон с всички сили 
да се ругае материализмът в научен смисъл от катедрата 
на философията и от катедрата на теологията, затова 
пък на табълдот да се практикува материализмът в най- 
груб смисъл» (195). И Фойербах възклицава, че да се 
приравнява субективното усещане към обективния свят 
«значи да се приравнява полюцията към детераждането» 
(198).

Забележката не е от твърде деликатните, но тя по-
пада не във веждите, а в очите на тия философи, които 
учат, че именно сетивната представа е съществуващата 
вън от нас действителност.

Гледната точка на живота, на практиката трябва да 
бъде първата и основна гледна точка на теорията на 
познанието. И тя довежда неизбежно до материализма, 
като измита навън безкрайните измислици на професор- 
ската схоластика. Разбира се, при това не трябва да 
се забравя, че практиката като критерий никога не може 
по самата същност на работата да потвърди или опро-
вергае напълно каквато и да е човешка представа. Този 
критерий е също така дотолкова «неопределен», за да 
не позволява на човешките знания да се превърнат в 
«абсолют», и в същото време дотолкова определен, че да 

132



води безпощадна борба с всички разновидности на идеа-
лизма и агностицизма. Ако това, което нашата практика 
потвърждава, е единствената, последната, обективната 
истина, оттук произтича признаването пътя на науката, 
която стои на материалистическа гледна точка, за един-
ствен път към тая истина. Например Богданов се съгла-
сява да признае, че теорията на паричното обръщение 
па Маркс има обективна истинност само «за нашето 
време», като нарича «догматизъм» приписването на тая 
теория «надисторически обективна» истинност («Эмпи-
риомонизм», книга III, стр. VII). Това е пак бъркотия. 
Никакви бъдещи обстоятелства не могат да изменят 
съответствието на тая теория с практиката по същата 
тази проста причина, по която е вечна истината, че Напо-
леон е умрял на 5 май 1821 г. Но понеже практиката като 
критерий, т. е. ходът на развитието на всички капитали-
стически страни през последните десетилетия — доказва 
само обективната истина на цялата обществено-иконо-
мическа теория на Маркс изобщо, а не на една или друга 
част, формулировка и др. т., то ясно е, че да се говори 
тук за «догматизъм» на марксистите значи да се прави 
непростима отстъпка на буржоазната икономия. Един-
ственият извод от това споделяно от марксистите мнение, 
че теорията на Маркс е обективна истина, се състои в 
следното: като вървим по пътя на Марксовата теория, 
ние все повече и повече ще се приближаваме до обектив-
ната истина (без някога да я изчерпим); а като вървим 
по всеки друг път, ние не можем да стигнем до нищо 
друго освен до бъркотия и лъжа.



Глава 111

Теория на познанието на диалектическия 
материализъм и на емпириокритицизма. III

/. Що е материя? Що е опит?

Първият от тези въпроси постоянно се поставя на 
материалистите от идеалистите и агностиците, между 
които и махистите; вторият — на махистите от материа-
листите. Ще се опитаме да разберем в какво се състои 
тук работата.

Авенариус казва по въпроса за материята:
«Вътре в очистения «пълен опит» няма «физическо» — 

«материя», в метафизически абсолютен смисъл, защото 
«материята» в този смисъл е само абстракция; тя би била 
съвкупност от противочленове при абстрахиране от всеки 
централен член. Както в принципната координация, 
т. е. в «пълния опит», е немислим (undenkbar) противо- 
член без централен член, така и «материята» в метафи-
зически абсолютен смисъл е пълна безсмислица (Unding)» 
(«Bemerkungen», S. 2*  от посоченото списание, § 119).

От тази словесна неразбория се вижда едно: Авена-
риус нарича физическото или материята абсолют и мета-
физика, защото според неговата теория на принципната 
координация (или по още по-нов начин: «на пълния 
опит») противочленът е неотделим от централния член, 
средата е неотделима от Аз, не-Аз е неотделимо от Аз 
(както казва Й. Г. Фихте). Че тая теория е преоблечен 
субективен идеализъм, за това ние вече говорихме на 
съответното място и характерът на Авенариусовите на-
падки срещу «материята» е напълно ясен: идеалистът 
отрича битието на физическото независимо от психиката 

* — «Bemerkungen zum Begriff des Gegenstandes der Psycho-
logie», S. 2. («Бележки върху предмета на психологията», стр. 2). 
Ред.

134



и затова отхвърля понятието, изработено от философията 
за такова битие. Че материята е «физическо» (т. е. най- 
много познато и непосредствено дадено на човека, в съще-
ствуването на което никой не се съмнява освен обитате-
лите на лудниците) — това Авенариус не отрича, той 
само настоява да се приеме «неговата» теория за неде-
лимата връзка между средата и Аз.

Мах изразява същата мисъл по-просто, без философ-
ски увъртания: «Това, което ние наричаме материя, е 
само известна закономерна връзка между елементите 
(«усещанията») («Анализ ощущений», стр. 265). На Мах 
се струва, че като излиза с такова твърдение, той извър-
шва «радикален преврат» в обикновения мироглед. Всъщ-
ност това е стар, престар субективен идеализъм, чиято 
голота е прикрита с думичката «елемент».

Най-после, английският махист Пирсън, който бясно 
воюва против материализма, казва: «От научна гледна 
точка не може да се възразява против това, да се класи-
фицират известни повече или по-малко постоянни групи 
сетивни възприятия, като се обединяват заедно и се 
наричат материя — ние се приближаваме по такъв начин 
твърде близко до определението на Дж. Ст. Мил: материя-
та е постоянна възможност да се усеща — но подобно 
определение на материята съвсем не наподобява това» че 
материята е вещ, която се движи» («The Grammar of 
Science», 1900, 2nd ed., p. 249*).  Тук го няма смокиненото 
листенце на «елементите» и идеалистът открито подава 
ръка на агностика.

Читателят вижда, че всички тези разсъждения на 
основоположниците на емпириокритицизма се движат 
изцяло и изключително в рамките на стария гносеоло-
гически въпрос за отношението на мисленето към битие-
то, на усещането към физическото. Необходима беше 
безкрайната наивност на руските махисти, за да се види 
тук нещо, макар и що-годе отнасящо се до «най-новото 
природознание» или до «най-новия позитивизъм». Всички 
приведени от нас философи, кой открито, кой с извъртане, 
заменят основната философска линия на материализма 
(от битието към мисленето, от материята към усеща-
нето) с обратната линия на идеализма. Отричането на 
материята от тях е известното от много отдавна решение 

* — «Граматика на науката», 1900, 2-ро изд., стр. 249. Ред.

135



на теоретико-познавателните въпроси в смисъл на отри-
чане външния, обективен източник на нашите усещания, 
на обективната реалност, съответствуваща на нашите 
усещания. И обратно, признаването на онази философ-
ска линия, която идеалистите и агпостиците отричат, 
се изразява с определенията: материя е онова, което, 
действувайки на нашите сетивни органи, произвежда 
усещане; материята е обективната реалност, дадена ни в 
усещането, и др. т.

Като си дава вид, че спори само с Белтов, и като 
заобикаля страхливо Енгелс, Богданов се възмущава от 
подобни определения, които, виждате ли, «се оказват 
прости повторения» («Эмпириомонизм», III, XVI стр.) 
на «формулата» (на Енгелс, забравя да прибави нашият 
«марксист»), че за едното направление във философията 
материята е първичното, духът — вторичното, за другото 
направление — обратното. Всички руски махисти с въз-
торг повтарят Богдановото «опровержение»! А при това 
и най-малкото размисляне би могло да покаже на тия 
хора, че не може, че по същество не може да се даде дру-
го определение на двете последни понятия на гносео- 
логията, освен да се посочи кое от тях се взема за пър-
вично. Какво значи да се даде «определение»? Това значи 
преди всичко да се подведе дадено понятие под друго, 
по-широко. Например, когато аз определям: магарето 
е животно, аз подвеждам понятието «магаре» под по- 
широко понятие. Пита се сега: има ли по-широки понятия, 
с които би могла да оперира теорията на познанието, от 
понятията: битие и мислене, материя и усещане, физи-
ческо и психическо? Няма. Това са пределно широки, 
най-широки понятия, по-далече от които всъщност (ако 
не вземем под внимание винаги възможните изменения 
на номенклатурата} не е отишла досега гносеологията. 
Само шарлатанството или крайното тъпоумие може да 
иска такова «определение» на тия два «реда» пределно 
широки понятия, което не би се състояло в «простото 
повторение»: едното или другото се взема за първично. 
Вземете трите приведени по-горе разсъждения за мате-
рията. Към какво се свеждат всички те? Към това, 4é 
тези философи отиват от психическото, или Аз, към фи-
зическото, или към средата, както от централния член 
към противочлена — или от усещането към материята, — 
или от сетивното възприятие към материята. Всъщност 

136



можели ли са Авенариус, Мах и Пирсън да дадат някакво 
друго «определение» на основните понятия, освен да 
посочат насоката на своята философска линия? Можели 
ли са иначе да определят, по някакъв друг особен начин 
да определят що е Аз, що е усещане, що е сетивно въз-
приятие? Достатъчно е да се постави ясно въпросът, 
за да се разбере каква голяма безсмислица казват махи-
стите, когато искат от материалистите такова опреде-
ление на материята, което да не се свежда към повто-
рение на това, че материята, природата, битието, фи-
зическото е първично, а духът, съзнанието, усещането, 
психическото — вторично.

Гениалността на Маркс и Енгелс се проявява между 
другото и в това, че те презират гелертерската игра с 
нови думички, чудновати термини, хитри «изми», а про-
сто и направо казват: има материалистическа и идеали-
стическа линия във философията, а между тях — разни 
отсенки на агностицизма. Напъните да се намери «нова» 
гледна точка във философията характеризират също 
такава бедност на духа като напъните да се създаде «нова» 
теория на стойността, «нова» теория за рентата и др. т.

За Авенариус неговият ученик Карстанен съобщава, 
че той се изказал в частен разговор: «Аз не зная нито 
физическо, нито психическо, а само трето.» На забележ-
ката на един автор» че понятието за това трето не е дадено 
от Авенариус, Петцолд отговаря: «Ние знаем защо 
той не можа да даде такова понятие. За третото няма 
противопонятйе (Gegenbegriff — съотносително поня-
тие). . . Въпросът: какво е третото? е нелогично поста-
вен» («Einführung in die Philosophie der reinen Erfahrung», 
II, 329*),  Че последното понятие не може да се определи 
това Петцолд разбира. Но той не разбира, че да се по-
зоваваш на «третото» е просто извъртане, защото всеки 
от нас знае какво е физическо и какво е психическо, но 
никой от нас не знае понастоящем какво е «третото» 
С това извъртане Авенариус само заличава следите, 
като на дело обявява Аз за първично (централен член), 
а природата (средата) за вторично (противочлен).

Разбира се, и противоположността между материята 
и съзнанието има абсолютно значение само в пределите 

* — «Увод във философията на чистия опит», т. II, стр. 329. 
Ред.

137



на твърде ограничена облает: в дадения случай — изклю-
чително в пределите на основния гносеологически въпрос, 
какво да се признае за първично и какво за вторично. 
Отвъд тия предели относителността на даденото противо-
поставяне е несъмнена.

Да се вгледаме сега в употребата на думата опит в 
емпириокритическата философия. Първият параграф от 
«Критика на чистия опит» излага следното «допускане»: 
«всяка част от нашата среда се намира в такова отноше-
ние към човешките индивиди, че ако тя им се яви, те 
заявяват за своя опит: това и това узнавам по пътя на 
опита: това и това е опит; или: произтекло е от опита, за-
виси от опита» (стр. 1 на рус. превод). И тъй, опитът 
се определя пак от същите понятия: Аз и средата, при 
което «учението» за «неразривната» им връзка се туря 
за известно време под миндера. По-нататък. «Синтети-
чното понятие за чистия опит»: «именно опитът като 
такова заявление, на което, в целия негов състав, за 
предпоставка служат само части от средата» (1—2). Ако 
приемем, че средата съществува независимо от «заявле-
нията» и «изказванията» на човека, открива се възмож-
ност да се тълкува опитът материалистически! «Анали-
тичното понятие за чистия опит»: «именно като такова 
заявление, към което не е примесено нищо, което от 
своя страна не би било опит и което, следователно, не 
представя нищо друго освен опит» (2). Опитът е опит. 
И намират се хора, които приемат тая квазиучена глупост 
за истинско дълбокомислие!

Трябва още да прибавим, че Авенариус във II том на 
«Критика на чистия опит» разглежда «опита» като «спе-
циален случай» на психическото, че той дели опита на 
sachhafte Werte (предметни ценности) и gedankenhafte Werte 
(мисловни ценности), че «опитът в широк смисъл на ду-
мата» включва тия последните, че «пълният опит» се 
отъждествява с принципната координация («Bemerkun-
gen»). С една дума, «каквото желаеш, това искаш». «Опи-
тът» прикрива и материалистическата, и идеалистическата 
линия във философията, като освещава тяхното смесване. 
Ако нашите махисти доверчиво вземат «чистия опит» 
за чиста монета, във философската литература представи-
тели на разни направления еднакво посочват злоупотреба-
та с това понятие от страна на Авенариус. «У Авенариус 
остава неопределено що е чист опит — пише А. Рил — 

138



и неговото изказване: «чистият опит е такъв опит, към 
който не е примесено нищо такова, което от своя страна 
да не е опит, явно се върти в кръг» («Systematische 
Philosophie» Lpz., 1907, S. 102*).  Чистият опит y Авена-
риус — пише Вунд — означава ту всякаква фантазия, 
ту изказвания с характер на предметност («Philosophische 
Studien» XIII. Band, S. 92—93**).  Авенариус разтяга 
понятието опит (S. 382). «От точното определение на тер-
мините: опит и чист опит — пише Ковеларт, — зависи 
смисълът на цялата тая философия. Авенариус не дава 
такова точно определение» («Revue Néo-Scolastique, 1907, 
fevr., р. 61***).«  Неопределеността на термина «опит» 
прави добри услуги на Авенариус» в прокарването на 
идеализъм във вид на борба против него — казва Нор-
ман Смит («Mind», vol. XV, р. 29****).

«Аз тържествено заявявам: вътрешният смисъл, ду-
шата на моята философия се състои в това, че човек няма 
изобщо нищо друго освен опита; човек достига до всичко, 
до което той достига, само чрез опита». . . Какъв разпа-
лен философ на чистия опит, нали? Авторът на тия думи 
е субективният идеалист Й. Г. Фихте («Sonn. Ber. etc.» 
S 12*****).  От историята на философията е известно, че 
тълкуването на понятието «опит» е разделяло класиче-
ските материалисти и идеалисти. Понастоящем профе- 
сорската философия от всевъзможните отсенки облича 
своята реакционност в декламаторски труфила за «опита». 
На опита се позовават всички иманенти. Мах хвали в 
предговора към второто издание на своето «Познание 
и заблуждение» книгата на професор В. Йерузалем, в 
която четем: «Приемането на божественото първосъще- 
ство не противоречи па никакъв опит» («Der krit. Id. 
etc.», S. 222******).

* — «Систематическа философия», Лайпциг, 1907, стр. 102. 
Ред.

** — «Философски изследвания», т. XIII, стр. 92—93. Ред.
*** — «Неосхоластически преглед», 1907, февруари, стр. .61, 

Ред.
**** — «Мисъл», т. XV, стр. 29. Ред.

***** — «Sonnenklarer Bericht an das größere Publikum über 
das eigentliche Wesen der neuesten Philosophie», S. 12. («Ясно 
като слънце изложение за широката публика за истинската същ-
ност на най-новата филсссфия», стр. 12.) Ред.'
( ****** «Der kritische Idealismus und die reine Logik», S. 222.—
«Критическият идеализъм и чистата логика», стр. 222). Ред.

139



Може само да се съжалят хората, които са повярвали 
на Авенариус и К°, че чрез думичката «опит» е възможно 
да се превъзмогне «остарялата» разлика между материа-
лизма и идеализма. Ако Валентинов и Юшкевич обвиняват 
отстъпилия малко от чистия махизъм Богданов в зло-
употреба с думата «опит», то тези господа показват тук 
само своето невежество. Богданов «не е виновен» по да-
дения пункт: той само робски е възприел бъркотията 
на Мах и Авенариус. Когато той казва: «съзнанието и 
непосредственият психически опит са тъждествени поня-
тия» («Эмпириомонизм», II, 53), а материята «не е опит», 
а «неизвестното, чрез което се предизвиква всичко из-
вестно» («Эмпириомонизм», III, XIII) — той тълкува 
опита идеалистически. И той, разбира се, не пръв*  и не 
последен създава идеалистически системички от думичката 
«опит». Когато той възразява на реакционните философи, 
като казва, че опитите да се излезе отвъд пределите на 
опита на дело довеждат «само до празни абстракции и 
противоречиви образи, всички елементи на които са взети 
все пак от опита» (I, 48) —той противопоставя на празните 
абстракции на човешкото съзнание онова, което съществу-
ва вън от човека и независимо от неговото съзнание, т. е. 
тълкува опита материалистически.

Точно така и Мах, който изхожда от гледната точка 
на идеализма (телата са комплекси от усещания или 
«елементи»), нерядко изпада в материалистическо тъл-
куване на думата «опит». «Не от себе си да се философ- 
ствува (nicht aus uns herausphilosophieren) — казва той в 
«Механика» (3-о немско издание, 1897 г., S. 14), — а да 
се взема от опита.» Опитът тук се противопоставя на фи- 
лософствуването от себе си, т. е. тълкува се като нещо 
обективно, отвън дадено на човека, тълкува се материа-
листически. Още един пример: «Това, което ние наблю-
даваме в природата, се запечатва в нашите представи, 
макар и неразбрано и неанализирано от нас, а после в 
своите най-общи и устойчиви (stärksten) черти тия пред-

* В Англия отдавна вече се упражнява по тоя начин другарят 
Белфорт Бакс, на когото неотдавна френският рецензент па него-
вата книга «The roots of reality» («Корените на реалността». Ред.) 
казва не без ядовитост: «Опит е само друга дума вместо съзнание», 
обявявате се открито за идеалист! («Revue de philosophie»48, 1907, 
бр. 10, р. 399). («Философски преглед», 1907, кн. 10, стр. 399, 
Ред.).

140



стави подражават (nachahmen) на процесите на приро-
дата. В тоя опит ние притежаваме такъв запас (Schatz), 
който у нас е винаги под ръка. . .» (пак там, S. 27). Тук 
природата се взема за първично, усещанията и опитът — 
за производно. Ако Мах последователно се придържаше 
към това гледище по основните въпроси на гносеологията, 
той би избавил човечеството от много и глупави идеали-
стически «комплекси». Трети пример: «Тясната връзка 
на мисълта с опита се създава от съвременното природо-
знание. Опитът поражда мисълта. Тя се разработва по- 
нататък и отново се сравнява с опита» и т. н. («Erkenntnis 
und Irrtum», S. 200*).  Специалната «философия» на Max 
тук е изхвърлена навън и авторът стихийно преминава 
на обикновеното гледище на природоизследователите, 
които гледат на опита материалистически.

Изводът: думата «опит», върху която строят своите 
системи махистите, много отдавна е служила за прикритие 
на идеалистическите системи и сега служи на Авенариус 
и К° за еклектическо преминаване от идеалистическата 
позиция към материализма и обратно. Различните «опре-
деления» на това понятие изразяват само онези две основни 
линии във философията, които така ярко разкри Енгелс.

2. Грешката на Плеханов относно 
понятието: «опит»

На стр. X—XI в своя предговор към «Л. Фойербах» 
(издание 1905 г.) Плеханов казва:

«Един немски автор отбелязва, че за емпириокрити-
цизма опитът е само предмет на изследване, а съвсем 
не средство за познание. Ако това е така, противопоста-
вянето емпириокритицизма на материализма се лишава 
от смисъл, и разсъжденията на тема, че емпириокрити- 
цизмът е повикан да смени материализма, се оказват съвсем 
пусти и празни.»

Това е от край до край бъркотия.
Фр. Карстаиен, един от най-«ортодоксалните» после-

дователи на Авенариус, казва в своята статия за емпи-
риокритицизма (в отговор на Вунд), че «за «Критика 
на чистия опит» опитът не е средство за познание, а само 

* — «Познание и заблуждение», стр. 200. Ред.

141



предмет на изследване»*.  Според Плеханов излиза, че 
няма смисъл да се противопоставят на материализма 
възгледите на Фр. Карстанен!

Фр. Карстанен почти буквално преразказва Авена-
риус, който в своите «Бележки» решително противопо-
ставя своето разбиране за опита като нещо, което ни е 
дадено, което намираме (das Vorgefundene) — па възгледа 
за опита като «средство за познание» «в смисъл на господ- 
ствуващите, всъщност напълно метафизически теории 
иа познанието» (1. с., S. 401). След Авенариус същото 
казва и Петцолд в своя «Увод във философията на чистия 
опит» (т. I, S. 170). Според Плеханов излиза, че няма 
смисъл да се противопоставят на материализма възгле-
дите на Карстанен, Авенариус и Петцолд. Или Пле-
ханов не е «дочел» Карстанен и К°» или той е взел от пета 
ръка своето позоваване на «един немски автор».

Какво именно означава това неразбрано от Плеханов 
твърдение на най-видните емпириокритици? Карстанен 
иска да каже, че Авенариус в своята «Критика на чистия 
опит» взема за предмет на изследването опита, т. е. 
всякакви «човешки изказвания». Авенариус не изследва 
тук — казва Карстанен (S. 50 на цитираната статия) — 
реални ли са тия изказвания или те се отнасят напр. 
към привиденията; той само групира, систематизира, 
формално класифицира всевъзможните човешки изказ-
вания, и идеалистическите, и материалистическите (S. 
53), без да навлиза в същността на въпроса. Карстанен 
е напълно прав, като нарича това гледище «скептици-
зъм по предимство» (S. 213). Между другото в тая статия 
Карстанен защищава своя скъп учител от позорното (от 
гледната точка на немския професор) обвинение в мате-
риализъм, хвърлено от Вунд. Какви материалисти сме 
ние, моля! — такъв е смисълът на възраженията на Кар-
станен, — ако ние говорим за «опит», това правим съвсем 
не в оня обикновен, често употребяван смисъл, който 
води или би могъл да доведе до материализъм, а в сми-
съл на изследване от нас иа всичко онова, което хората 
«изказват», като опит. Карстанен и Авенариус смятат 
възгледа за опита като средство на познанието за мате-

* «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», Jahrg.
22, 1898, (S. 45 «Трнмесечник за научна философия», 22-ра година, 
1898, стр. 45. Ред.),

142



риалисТически (това, може би, е и най-обичаино, по все 
пак невярно, както видяхме от примера с Фихте). Авена-
риус се огражда от оная «господству ваща» «метафизика», 
която упорито смята мозъка за орган на мисълта, без да 
държи сметка за теориите на интроекцията и коорди-
нацията. Под намерено от нас пли дадено (das Vorgefun-
dene) Авенариус разбира именно неразривната връзка 
между Аз и средата, което води към забърканото идеали- 
стическо тълкуване на «опита».

И тъй, под думата «опит» несъмнено може да се скри-
ва и материалистическата, и идеалистическата линия 
във философията, а също така и юмистката, и кантиан- 
ската, но нито определението на опита като предмет па 
изследването*,  нито неговото определение като средство 
на познанието решават нещо в това отношение. А спе-
циално забележките на Карстанен против Вунд нямат 
абсолютно никакво отношение към въпроса за противо-
поставянето емпириокритицизма на материализма.

Като куриоз ще отбележим, че Богданов и Вален-
тинов, отговаряйки по тоя пункт на Плеханов, ни най- 
малко не показаха по-добра осведоменост. Богданов заяви: 
«не е напълно ясно» (III, стр. XI), «работа на емпирио- 
критиците е да вникнат в тая формулировка и да приемат 
или не приемат условието». Изгодна позиция: аз не съм 
махист и не съм длъжен да вниквам в какъв смисъл го-
вори за опита някой си там Авенариус или Карстанен! 
Богданов желае да се ползува от махизма (и от махист- 
ката бъркотия с «опита»), но не желае да отговаря за нея.

«Чистият» емпириокритик Валентинов преписа Пле- 
хановата забележка и публично изтанцува канкан, осми-
вайки Плеханов за това, че той не е назовал автора и не 
е обяснил в какво се състои работата (стр. 108—109 на 
цитир. книга). При това самият този емпириокритиче- 
ски философ нито дума не отговори по същество, след 
като призна, че «три пъти, ако не и повече, е препрочи-
тал» Плехановата забележка (и очевидно нищо не е раз-
брал). Ей че махисти!

* На Плеханов се е сторило, може би, че Карстанен е казал: 
«обект на познанието, независим от познанието», а не «предмет 
на изследването»? Тогава това би било действително материализъм. 
Но нито Карстанен, нито изобщо който и да е, запознат с емпирио- 
критнцизма, е казал и е могъл да каже такова нещо.

143



cî. За причинността и необходимостта в природата

F Въпросът за причинността има особено голямо значе-
ние за определяне философската линия на един или друг 
най-нов «изъм» и затова ние ще трябва да се спрем на 
тоя въпрос малко по-подробно.

Да почнем с излагане на материалистическата теория 
на познанието на тоя пункт. Възгледите на Л. Фойербах 
са изложени от него особено ясно в споменатото по-горе 
възражение против Р. Хайм.

«Природата и човешкият разум — казва Хайм — се 
различават напълно у него (у Фойербах) и между тях се 
изкопава цяла пропаст, непроходима нито от едната, 
нито от другата страна. Хайм основава тоя упрек на 
§ 48 от моята «Същност на религията», където се казва, 
че «природата може да бъде разбрана само чрез самата 
природа, че нейната необходимост не е човешка или ло-
гическа, метафизическа или математическа, че само при-
родата е такова същество, към което не може да се при-
лага никаква човешка мярка, макар и да сравняваме 
нейните явления с аналогичните човешки явления, да 
прилагаме към пея, за да я направим понятна за нас, 
човешки изрази и понятия, напр.: ред, пел, закон, при-
нудени сме да прилагаме към нея такива изрази по същи-
ната на нашия език.» Какво значи това? Искам ли аз с 
това да кажа, че в природата няма никакъв ред, така че 
например след есента може да дойде лято, след пролет-
та — зима, след зимата — есен? Че няма цел, така че 
например между дробовете и въздуха, между светлината 
и окото, между звука и ухото няма никаква съгласува-
ност? Че няма ред, така че например земята се върти 
ту по елипса, ту по кръг, завърта се около слънцето ту 
за една година, ту в четвърт час? Каква безсмислица! 
Какво именно исках аз да кажа с тоя откъс? Нищо друго, 
освен да прокарам разлика между онова, което принад-
лежи на природата, и онова, което принадлежи на чове-
ка; в тоя откъс не се говори, че на думите и представите 
за ред, цел, закон не съответствува нищо действително 
в природата, в него се отрича само тъждеството на мисъл-
та и битието, отрича се, че ред и т. н. съществуват в при-
родата именно така, както в главата или сетивата на 
човека. Ред, цел, закон не са нищо друго освен думи, 
чрез които човек превежда делата на природата на свой

144



език, за да ги разбере; тия думи ие са лишени от смисъл, 
не са лишени от обективно съдържание (nicht sinn-d. h. 
gegenstandlose Worte); но въпреки това необходимо е да 
се прави разлика между оригинал и превод. Ред, цел, 
закон изразяват в човешки смисъл нещо произволно.

Теизмът направо заключава от случайността на реда, 
целесъобразността и закономерността на природата за 
техния произволен произход, за битието на същество, 
различно от природата и внасящо ред, целесъобразност 
и закономерност в природата, сама по себе си (an sich) 
хаотична (dissolute), чужда на всяка определеност. Ра-
зумът на теистите. . . е разум, който се намира в противо-
речие с природата, лишен абсолютно от всяко разбиране за 
същността на природата. Разумът на теистите разкъсва при-
родата на две същества— едното материално, другото фор-
мално или духовно» (Werke, VII.Band, 1903, S. 518—520*).

И тъй, Фойербах признава обективната закономерност 
в природата, обективната причинност, която се отразява 
само приблизително вярно от човешките представи за 
ред, закон и пр. Признаването на обективната законо-
мерност на природата се намира у Фойербах в неразривна 
връзка с признаването на обективната реалност на външ-
ния свят, на предметите, телата, нещата, отразявани от 
нашето съзнание. Възгледите на Фойербах са последова-
телно материалистически. И всякакви други възгледи, 
по-вярно другата философска линия, по въпроса за при- 
чинността, отричането на обективната закономерност, при- 
чинност, необходимост в природата Фойербах основателно 
отнася към направлението на фидеизма. Защото ясно е 
наистина, че субективистическата линия по въпроса за 
причинността, извеждането на реда и необходимостта в 
природата не от външния обективен свят, а от съзнанието, 
от разума, от логиката и др. т., не само откъсва човешкия 
разум от природата, не само противопоставя първия на 
втората, но прави природата част от разума, вместо да 
смята разума за частица от природата. Субективистиче-
ската линия по въпроса за причинността е философски 
идеализъм (към разновидностите на който се отнасят 
теориите за причинността и на Юм, и на Кант), т. е. повече 
или по-малко отслабен, разреден фидеизъм. Признаването 
на обективната закономерност в природата и приблизител-

* — Съчинения, т. VII, 1903, стр. 518—520. Ред.

10 В. И. Ленин, т. 3 145



но вярното отражение на тая закономерност в главата на 
човека е материализъм.

Що се касае до Енгелс, той, ако не се лъжа, не е про-
тивопоставял специално по въпроса за причинността 
своята материалистическа гледна точка на другите направ-
ления. От това той не е имал нужда, щом по по-основния 
въпрос за обективната реалност на външния свят изобщо 
той напълно определено поставя граница между себе си 
и всички агностици. Но на онзи, който що-годе внимателно 
е чел неговите философски съчинения, трябва да е ясно» 
че Енгелс не е допускал и сянка от съмнение за съще-
ствуването на обективната закономерност, причинност, 
необходимост на природата. Ще се ограничим с няколко 
примера. Още в първия параграф на «Анти-Дюринг» 
Енгелс казва: «За да познаваме отделните страни» (или 
частности на общата картина на световните явления), 
«ние сме принудени да ги откъсваме от тяхната естествена 
(natürlich) или историческа връзка и да изследваме всяка 
една поотделно според нейните свойства, според нейните 
особени причини и следствия» (5—6). Че тая естествена 
връзка, връзката между природните явления, съществу-
ва обективно, това е очевидно. Енгелс подчертава осо-
бено диалектическия възглед за причината и следствието: 
«Причината и следствието са представи, които имат 
значение като такива само когато се прилагат към даден 
отделен случай; но ако разглеждаме тоя отделен случай 
в неговата обща връзка с целокупното световно цяло, 
гия представи съвпадат, преплитат се в представата за 
универсалното взаимодействие, в което причините и 
следствията постоянно менят местата си; онова, което 
тук или сега е причина, там или тогава става следствие 
и обратно» (8). Следователно човешкото понятие за прин 
чина и следствие винаги опростява до известна степе- 
обективната връзка на природните явления, като я отра-
зява само приблизително, като изолира изкуствено едни 
или други страни на единствения и единен световен 
процес. Ако ние намираме, че законите на мисленето 
съответствуват на законите на природата, това става 
напълно понятно — казва Енгелс, — ако се вземе под 
внимание, че мисленето и съзнанието са «продукти на 
човешкия мозък и че човек сам е продукт на природата». 
Ясно е, че «продуктите на човешкия мозък, които в по-
следна сметка сами са продукти на природата, не проти- 

146



воречат на останалата природна връзка (Naturzusammen- 
hang), а й съответствуват» (22)49. Че съществува природ-
на, обективна връзка между световните явления, в това 
няма и съмнение. За «законите на природата», за «при-
родната необходимост» (Naturnotwendigkeiten) Енгелс го-
вори постоянно, без да смята за нужно специално да 
разяснява общоизвестните положения на материализма.

В «Лудвиг Фойербах» ние също така четем, че «об-
щите закони на движението на външния свят и на човеш-
кото мислене по същество са тъждествени, а по своя 
израз са различни само в това отношение, че човешката 
глава може да ги прилага съзнателно, докато в приро-
дата — досега в по-голямата си част и в човешката исто-
рия — те си пробиват път безсъзнателно, във форма на 
външна необходимост, между безкрайната редица при-
видни случайности» (38). И Енгелс обвинява старата 
натурфилософия в това, че тя е заменяла «неизвестните й 
още действителни връзки» (между явленията на приро-
дата) «с идеални, фантастични» (42)60. У Енгелс е съвсем 
ясно признаването на обективната закономерност, при- 
чинност, необходимост в природата наред с подчерта-
ването на относителния характер на нашите, т. е. на 
човешките, приблизителни отражения на тая закономер-
ност в едни или други понятия.

Като преминаваме към Й. Дицген, ние трябва преди 
всичко да отбележим едно от безбройните изопачавания 
на нашите махисти. Един от авторите на «Очерци «по» 
философията на марксизма», г. Хелфонд, ни заявява: 
«Основните точки на Дицгеновия мироглед могат да 
бъдат резюмирани в следните положения: «. . .9) причин-
ната зависимост, която пие приписваме на нещата, в 
действителност не се съдържа в самите неща» (248). 
Това е чиста глупост. Г-н Хелфонд, собствените възгледи 
на когото представляват истинска каша от материали-
зъм и агностицизъм, е изопачил безбожно Й. Дицген. 
Разбира се, у Й. Дицген може да се намерят немалко 
бъркотия, неточности, грешки, които радват сърцата на 
махистите и които заставят всеки материалист да вижда 
у Й. Дицген не напълно последователен философ. Но да 
се приписва на материалиста Й. Дицген пряко отричане 
на материалистическия възглед за причинността, на това 
са способни само хелфондовци, само руските махисти.

«Обективното научно познание — казва Й. Дицген 

147



в своето съчинение «Същност на човешката мисловна 
работа» (немското издание от 1903 г.) — търси причините 
не във вярата, не в спекулацията, а в опита, в индукцията, 
не a priori, a a posteriori*.  Природознанието търси при-
чините не вън от явленията, не зад тях, а в тях или чрез 
тях» (S. 94—95). «Причините са продукти на мисловната 
способност. Но те не са нейни чисти продукти, те са по-
родени от нея в съюз със сетивния материал. Сетивният 
материал дава на породената по тоя начин причина ней-
ното обективно съществуване. Както искаме от истината 
да бъде истина на обективното явление, така искаме 
от причината да бъде действителна, да бъде причина 
на обективно даденото следствие» (S. 98—99). «Причи-
ната на нещото е неговата връзка» (S. 100).

Оттук се вижда, че г. Хелфонд е изказал твърдение 
право противоположно на действителността. Мирогледът 
на материализма, излаган от Й. Дицген, признава, че 
«причинната зависимост» се съдържа «в самите неща». 
За махистката каша г. Хелфонд е трябвало да обърка 
материалистическата и идеалистическата линия по въпро-
са за причинността.

Да минем към тая втора линия.
У Авенариус ясно изказване за изходните точки на 

неговата философия по тоя въпрос се намира в първото 
му съчинение: «Философията като мислене за света съо-
бразно с принципа за най-малкото изразходване на си-
ли». В § 81 четем: «Не усещайки (не познавайки в опита: 
erfahren) силата като нещо, което предизвиква движение, 
ние не усещаме и необходимостта от каквото и да е дви-
жение. . . Всичко, което ние усещаме (erfahren), това е, 
че едно следва подир друго.» Пред нас е Юмовата гледна 
точка в най-чист вид: усещането, опитът не ни говорят 
нищо за никаква необходимост. Философ, който твърди 
(въз основа на принципа «икономия на мисълта»), че 
съществува само усещането, не може да стигне до ни-
какъв друг извод. «Доколкото — четем по-нататък — пред-
ставата за причинност изисква сила и необходимост или 
принуждение като интегрални съставни части за опре-
деляне следствието, дотолкова и тя пада заедно с тях» 
(§ 82). «Необходимостта остава като степен на вероят-
ност в очакване последиците (§ 83, тезис).

* — не преди опита, а след опита. Ред.

148



Това е напълно определен субективизъм по въпроса 
за причинността. И ако останем що-годе последова-
телни» не можем да стигнем до друг извод, щом не при-
знаваме обективната реалност като източник на нашите 
усещания.

Вземаме Мах. В специалната глава за «причинността 
и обяснението» («Wärmelehre», 2. Auflage, 1900, S. 432— 
439)*  четем: «Юмовата критика (на понятието причин-
ност) си остава в сила.» Кант и Юм различно решават 
проблемата за причинността (други философи Мах дори 
не взема под внимание!); към решението на Юм «се при-
съединяваме и ние». «Освен логическа (курсивът е на Мах) 
никаква друга необходимост, например физическа, не 
съществува. » Това е тъкмо оня възглед, с който така реши-
телно се е борил Фойербах. На Мах и на ум не идва да 
отрича родството си с Юм. Само руските махисти можаха 
да стигнат дотам, че да утвърждават «съединимостта» 
на Юмовия агностицизъм с материализма на Маркс и 
Енгелс. В «Механиката» на Мах четем: В «природата 
няма нито причина, нито следствие» (S. 474, 3. Auflage, 
1897). «Аз многократно съм излагал, че всички форми на 
закона за причинността произтичат от субективни стре-
межи (Trieben); никаква необходимост пе налага на при-
родата да им съответствува» (495).

Тук трябва да отбележим, че пашите руски махисти 
подменят с поразителна наивност въпроса за материали-
стическа или идеалистическа насока на всички разсъж-
дения върху закона на причинността с въпроса за една 
или друга формулировка на тоя закон. Те са повярвали 
на немските професори-емпириокритици, че ако кажем: 
«функционално съотношение», това ще бъде откриване 
«на най-новия позитивизъм», ще ни избави от «фети-
шизма» на изрази като «необходимост», «закон» и др. т. 
Разбира се, това е чиста безсмислица и Вунд е имал 
пълно право да се посмее над това променяне на думата 
(S. 383 и 388 от цитираната статия във «Philosophische 
Studien»), която ни най-малко не изменя същността на 
въпроса. Сам Мах говори за «всички форми» на закона 
за причинността и в «Познание и заблуждение» (2-рс 

* — Macht «Die Prinzipien der Wärmelehre», 2. Auflage, 
1900, S. 432—439. (Max. E.t «Принципи на учението за топлината», 
2-ро изд., 1900, стр. 432—439). Ред.

149



изд., S. 278) прави разбиращата се от само себе си уго-
ворка, че понятието функция може да изрази по-точно 
«зависимостта на елементите» само тогава, когато е до-
стигната възможността да се изразят резултатите на 
изследването в измерими величини — а това дори в такива 
науки като химията е постигнато само отчасти. Вероятно 
от гледната точка на нашите доверчиви към професорските 
открития махисти Фойербах (да не говорим за Енгелс) 
не е знаел, че понятията ред, закономерност и др. т. могат 
да бъдат изразени при известни условия с математически 
определено функционално съотношение!

Действително важният теоретико-познавателен въпрос, 
който разделя философските направления, се състои не в 
това — до каква степен на точност са достигнали нашите 
описания на причинните връзки и могат ли тия описания 
да бъдат изразени в точна математическа формула, а в 
това — обективната закономерност на природата ли е 
източник на нашето познание за тези връзки или свой-
ствата на нашия ум, присъщата му способност да познава 
известни априорни истини и др. т. Ето какво безвъзвратно 
отделя материалистите Фойербах, Маркс и Енгелс от 
агностиците (юмисти) Авенариус и Мах.

В отделни места на своите съчинения Мах — когото 
би било грях да обвиним в последователност — нерядко 
«забравя» своето съгласие с Юм и своята субективисти- 
ческа теория за причинността, разсъждавайки «просто» 
като природоизследовател, т. е. от стихийноматериали- 
стическа гледна точка. Например в «Механика» ние четем: 
«Природата ни учи да намираме в нейните явления едно-
образие» (р. 182 на френския превод). Ако ние намираме 
еднообразие в явленията на природата, значи това едно-
образие съществува обективно, вън от нашия ум? Не. 
По същия този въпрос за еднообразието на природата 
Мах изрича такива неща: «Силата, която ни подтиква 
да попълняме в мислите си фактите, наблюдавани от нас 
само наполовина, е силата на асоциацията. Тя се укрепва 
от повторението. Тогава тя ни се струва сила, която не 
зависи от нашата воля и от отделните факти, която на-
сочва и мислите, и (курсивът е на Мах) фактите, държи 
ги в съответствие едни с други като закон на едните и на 
другите. Че ние се смятаме за способни да правим предска-
зания с помощта на такъв закон, това доказва само (I) 
достатъчното еднообразие на нашата среда, но съвсем не

150



доказва необходимост в успеха на предсказанията» (Wär-
melehre», S. 383).

Излиза, че може и трябва да се търси някаква необ-
ходимост вън от еднообразието на средата, т. е. на при-
родата! «Къде да се търси, това е тайна на идеалисти- 
ческата философия, която се страхува да признае позна-
вателната способност на човека за просто отражение на 
природата. В последното свое съчинение «Познание и 
заблуждение» Мах дори определя закона на природата 
като «ограничение на очакването» (2-ро изд. .S.450 и след.)! 
Все пак солипсизмът си взема своето.

Да видим каква е позицията на другите автори от 
същото философско направление. Англичанинът Карл 
Пирсън се изразява със свойствената му определеност: 
«Законите на науката са много повече продукти на чо-
вешкия ум, отколкото факти на външния свят» («The 
Grammar of Science», 2nd ed., p. 36). И поетите, и мате-
риалистите, които говорят за природата като за господар 
(sovereign) над човека, твърде често забравят, че редът 
и сложността на явлението, които извикват тяхното въз-
хищение, са най-малко толкова продукт на познавател-
ните способности на човека, колкото неговите собствени 
възпоминания и мисли» (185). «Широко обхващащият 
характер на природния закон дължи своето съществуване 
па изобретателността па човешкия ум» (ib.*).  «Човекът 
е творец на природния закон», гласи § 4 от третата глава. 
«Има много повече смисъл в твърдението, че човек дава 
закони на природата, отколкото в обратното твърдение, 
че природата дава закони на човека», макар че — с мъка 
на сърце признава препочтеният професор — последният 
(материалистическият) възглед «за нещастие е твърде 
много разпространен в наше време» (р. 87). В IV глава, 
посветена на въпроса за причинността, § 11 формулира 
тезиса па Пирсън: «Необходимостта принадлежи към 
света на понятията, а не към света на възприятията.» 
Трябва да се забележи, че за Пирсън възприятията или 
сетивните впечатления «са именно» съществуващата вън 
от нас действителност. «В това еднообразие, с което се 
повтарят известни редици възприятия, в тая рутина на 
възприятията няма никаква вътрешна необходимост; 
но необходимо условие за съществуване на мислещи 

* — ibidem — пак там. Ред.

151



същества е наличността на рутината на възприятията. 
Необходимостта се заключава следователно в природата 
на мислещото същество, а не в самите възприятия; тя е 
продукт на познавателната способност» (р. 139).

Нашият махист, с когото изразява пълна солидарност 
неведнъж «сам» Е. Мах, благополучно стигна по тоя 
начин до чисто кантиански идеализъм: човекът дава на 
природата нейните закони, а не природата — на човека! 
Работата не е в това, да повтаряме след Кант учението 
за априорността — това определя не идеалистическата 
линия във философията, а особената формулировка на 
тая линия, — а в това, че разумът, мисленето, съзнанието 
тук е първичното, а природата — вторичното. Не разумът 
е частица от природата, един от нейните висши продукти, 
отражение на нейните процеси, а природата е частица от 
разума, който по такъв начин се раздува от само себе 
си от обикновения, простия( на всички известния човешки 
разум в «прекомерен», както казваше Й. Дицген, тайн-
ствен, божествен разум. Кантианско-махистката форму-
ла: «Човекът дава на природата нейните закони», е фор-
мула на фидеизма. Ако нашите махисти се учудват, като 
четат у Енгелс, че основен отличителен белег на материа-
лизма е приемането за първично природата, а не духа, 
това показва само до каква степен те са неспособни да 
различават действително важните философски направле-
ния от професорската игра на ученост и на дълбокомисле-
ни думички.

Й. Петцолд, който излага и развива Авенариус в 
своя двутомен труд, може да служи като прекрасен обра-
зец на реакционната схоластика на махизма. «И досега 
още — вещае той, — 150 години след Юм, субстанцио- 
налността и причинността парализират мъжествеността 
на мисленето» («Введение в философию чистого опита», 
т. I, стр. 31). Разбира се, от всички «най-мъжествени» 
са солипсистите, които откриха усещане без органична 
материя, мисъл без мозък, природа без обективна зако-
номерност! «И последната, неспомената още от нас фор-
мулировка на причинността, необходимостта или необ-
ходимостта на природата има в себе си нещо неясно и 
мистично» — идея на «фетишизъм», «антропоморфизъм» 
и т. н. (32 и 34). Бедните мистици Фойербах, Маркс и 
Енгелс! Все за необходимостта на природата говореха, 
че и нарекоха при това привържениците на Юмовата ли- 

152



ния теоретически реакционери. . . Петцолд е над всяка-
къв «антропоморфизъм». Той е открил великия «закон 
на еднозначността», който отстранява всякаква неясно-
та, всякакви следи от «фетишизъм» и пр. и пр. и пр. 
Пример: паралелограмът на силите (S. 35). Той не може 
да се «докаже», той трябва да бъде признат като «факт 
на опита». Не може да се допусне, че тялото се движи, 
като получава едни и същи тласъци, по различен начин. 
«Ние не можем да допуснем такава неопределеност и 
произвол на природата; ние трябва да искаме от нея опре-
деленост и закономерност» (35). Така. Така. Ние искаме от 
природата закономерност. Буржоазията иска от своите 
професори реакционност. «Нашето мислене иска от при-
родата определеност и природата винаги се подчинява на 
това искане — ние ще видим дори, че в известен смисъл 
тя е принудена да му се подчинява» (36). Защо при тласък 
по линията AB тялото се движи към С, а пе към D, не 
към F и т. н.

«Защо природата не избира нито една от безброй-
ните други възможни посоки?» (37). Защото те биха 
били «многозначни», а великото емпириокритическо от-
критие на Йосиф Петцолд иска еднозначнсст.

С такива безподобни глупости «емпириокритиците» 
запълват десетки страници!

«. . .Ние неведнъж отбелязвахме, че нашето положе-
ние черпи своята сила не от сбора на отделните опити, 
че ние, напротив, искаме от природата неговото призна-
ване (seine Geltung). И наистина още преди да стане закон, 
то е за нас вече принцип, с който ние пристъпваме към 
действителността, т. е. то е постулат. То има сила, така 
да се каже, априори, независимо от всякакъв отделен 
опит. На пръв поглед на философията на чистия опит не 
подобава да проповядва априорни истини и да се връща 
по такъв начин към най-безплодната метафизика. Но 
нашето априори е само логическо, не психологическо и не 
метафизическо» (40). Да, разбира се, ако наречем априори 

153



логическо, от това цялата реакционност на такава идея 
изчезва и тя се издига до висотата на «най-нов позити-
визъм»!

Не може да има — поучава ни по-нататък Й. Пет-
цолд — еднозначна определеност на психическите явле-
ния: ролята на фантазията, значението на великите 
изобретатели и др. т. създават тук изключения, а законът 
на природата или законът па духа не търпи «никакви 
изключения» (65). Пред нас е най-чист метафизик, който 
няма понятие за относителността на различието между 
случайното и необходимото.

Ще ми се позоват, може би — продължава Петцолд, — 
на мотивировката на събитията в историята или на раз-
витието на характера в произведенията на поезията? 
«Ако се вгледаме внимателно, ние ще видим отсъствието 
на едпозначност. Няма нито едно историческо събитие и 
нито една драма, в която ние не бихме могли да пред-
ставим себе си като участници, които действуват другояче 
при дадени психически условия» (73). «Не само че едно- 
зпачността отсъствува в психическата област, но ние 
имаме право да искаме нейното отсъствие от действи-
телността (курсивът е на Петцолд). Нашето учение се 
издига по тоя начин. . . в степен на постулат. . . т. е. на 
необходимо условие за всеки предшествуван; опит на 
логическо априори» (курсивът е на Петцолд, S. 76).

И с това «логическо априори» Петцолд продължава 
да оперира в двата тома на своя «Увод» и в излязлата през 
1906 г. книжка «Картината на света от позитивистка глед-
на точка»*.  Пред нас е втори пример на виден емпирио- 
критик, който незабелязано изпада в кантианство и 
който проповядва най-реакционни учения, леко подпра-
вени. И това не е случайност, защото в самата си основа 
учението на Мах и Авенариус за причинността е идеалисти- 
ческа лъжа, с каквито и гръмки фрази за «позитивизъм» 
да я прикриват. Различието между Юмовата и Кантовата 
теория за причинността е второстепенно различие между 
агностици, които си схождат в основното: в отричане 

* J. Petzoldt. «Das Weltproblem von positivistischem Stand-
punkte aus», Lpz., 1906, S. 130 (П. Петцолд. «Световната проблема 
от позитивистка гледна точка», Лайпциг, 1906, стр. 130. Ред.): 
«И от емпирическа гледна точка може да има логическо априори: 
причинността е логическо априори за опитното (erfahrungsmäßig, 
за даденото в опита) постоянство на нашата среда.»

154



обективната закономерност на природата» като с това неиз-
бежно осъждат себе си на едни или други идеалистически 
изводи. Не много по-«съвестният» от Й. Петцолд емпи- 
риокритик Рудолф Вили, който се срамува от своето род-
ство с иманеитите, отхвърля например цялата теория за 
«еднозначността» на Петцолд като недаваща нищо освеп 
«логически» формализъм. Но подобрява ли своята пози-
ция Р. Вили, като се отрича от Петцолд? Ни най-малко. 
Защото той се отказва от кантовския агностицизъм изклю-
чително в полза на юмовския агностицизъм. «Ние отдавна 
вече знаем — пише той, — от времето на Юм, че «необ-
ходимостта» е чисто логическа характеристика (Merkmal), 
не «трансцендентална» или, както аз по-скоро бих казал 
и както вече казах, чисто словесна (sprachlich) характе-
ристика» (R. Willy: «Gegen die Schulweisheit», Münch.» 
1905, S. 91; cf. 173, 175*).

Агностикът нарича «трансцендентален» нашия, мате-
риалистическия възглед за необходимостта, защото от гле-
дището на тая същата кантианска и юмистка «школска 
мъдрост», която Вили не отхвърля, а само поочиства всяко 
признаване на обективната реалност, дадена ни в опита, е 
незаконен «трансцензус».

От френските автори на разглежданото от нас фило-
софско направление постоянно изпада в същата пътечка 
на агностицизма Анри Поанкаре, голям физик и дребен 
философ, грешките на когото П. Юшкевич обяви, разбира 
се, за последна дума на най-новия позитивизъм, до такава 
степен «най-нов», че е станало нужда от нов «изъм»: 
емпириосимволизъм. За Поанкаре (за възгледите на когото 
в тяхната цялост ще говорим в главата за новата физика) 
законите на природата са символи, условности, които човек 
създава за «удобство». «Единствената истинска обективна 
реалност е вътрешната хармония на света», при което 
обективно Поанкаре нарича общозначимото, признаваното 
от мнозинството хора или от всички**  — т. е. чисто субек- 
тивистически унищожава обективната истина, както всич-
ки махисти — и на въпроса, намира ли се «хармонията» 
вън от нас, категорично заявява: «без съмнение не». 

* — Р. Вили. «Против школската мъдрост», Мюнхен, 1905, 
стр. 91; срв, стр. 173, 175. Ред.

** Henri Poincaré. «La Valeur de la Science», Paris, 1905, pp. 7, 
9 (Анри Поанкаре. «Ценността на науката», Париж, 1905, стр. 7, 
9, Ред.). Има руски превод.

155



Напълно очевидно е, че новите термини ни най-малко не 
изменят старата, престарата философска линия на агно-
стицизма, защото същността на «оригиналната» теория на 
Поанкаре се свежда към отричане (макар той съвсем да не е 
последователен) на обективната реалност и обективната 
закономерност на природата. Затова съвсем естествено е, 
че за разлика от руските махисти, които приемат новите 
формулировки на старите грешки за най-нови открития, 
немските кантианци поздравиха подобни възгледи като 
преминаване по съществения философски въпрос на тяхна 
страна, на страната на агностицизма. «Френският матема-
тик Анри Поанкаре — четем у кантианеца Филип Франк — 
защищава гледището, че много от най-общите положения 
на теоретичното природознание (законът за инерцията, 
за запазване на енергията и др. т.), за които често е трудно 
да се каже дали са от емпиричен или от априорен произ-
ход, в действителност не принадлежат нито към едните, 
нито към другите, представлявайки чисто условни пред-
поставки, които зависят от възгледите на хората». «Така 
че — ентусиазира се кантиапецът — най-новата натурфи-
лософия възобновява по неочакван начин основната ми-
съл на критическия идеализъм, именно — че опитът из-
пълва само рамката, която човек донася със себе си в 
света». . .*

Ние приведохме тоя пример, за да покажем нагледно 
на читателя колко са наивни нашите юшкевичевци и К°, 
които вземат някаква «теория на символизма» за съвсем 
нова монета, докато що-годе сведущите философи говорят, 
просто и открито: преминал върху гледището на кри-
тическия идеализъм! Защото същността на това гледище 
не е непременно в повтаряне формулировките на Кант, а 
в признаване основната идея» обща и на Юм, и на Кант: 
отричане обективната закономерност на природата и из-
веждане на едни или други «условия на опита», едни или 
други принципи, постулати, предпоставки от субекта, 
от човешкото съзнание, а не от природата. Прав е Енгелс, 
когато казва, че същността не е в това, към коя из много- 
бройните школи на материализма или идеализма се при-
съединява един или друг философ, а в това, взема ли се 
за първично природата, външният свят, движещата се ма-
терия или духът, разумът, съзнанието и др. т.62 **

** «Annalen der Naturphilosophie»51, VI, В., 1907, SS. 443., 
447.

156



Ето още една характеристика на махизма по дадения 
въпрос в противовес на останалите философски линии, 
дадена от компетентния кантианец Е. Лука. По въпроса 
за причинността «Мах напълно се присъединява към 
Юм»*.  «П. Фолкман извежда необходимостта на мисле-
нето от необходимостта на процесите в природата — 
гледище, което признава факта на необходимостта в про-
тивоположност на Мах и в съгласие с Кант, — но той 
вижда източника на необходимостта, в противоположност 
на Кант, не в мисленето, а в процесите на природата» 
(424).

П. Фолкман е физик, който пише доста много по 
гносеологически въпроси и който клони, както грамадното 
мнозинство природоизследователи, към материализма, 
макар непоследователен, боязлив, недоизречен. Да се 
признава необходимостта на природата и от нея да се 
извежда необходимостта на мисленето е материализъм. 
Да се извлича необходимостта, причинността, закономер-
ността и пр. от мисленето е идеализъм. Единствената не-
точност в приведения цитат е, че се приписва на Мах пълно 
отричане на всякаква необходимост. Ние видяхме вече, 
че това не е така нито по отношение на Мах, нито по 
отношение на цялото емпириокритическо направление, 
което, като отстъпи решително от материализма, неизбеж-
но се плъзга към идеализма.

Остава ни да кажем няколко думи специално за рус-
ките махисти. Те желаят да бъдат марксисти, те всички са 
«чели» Енгелсовото решително разграничаване на материа-
лизма от направлението на Юм, те не са могли да не 
чуват и от самия Мах, и от всеки що-годе запознат с 
неговата философия, че Мах и Авенариус вървят по ли-
нията на Юм — и всички те се стараят да не проронят 
нито звук за юмизма и материализма по въпроса за при-
чинността! У тях цари пълна бъркотия. Няколко примера. 
Г-н П. Юшкевич проповядва «новия» емпириосимволизъм. 
И «усещането за синьо, за твърдо и пр., тези уж данни 
на чистия опит» и «създания уж на чистия разум, като 
химерата или шахматната игра», всичко това са «емпирио- 
символи» («Очерки», стр. 179). «Познанието е емпирио- 

* Е. Lucka. «Das Erkenntnisproblem und Machs «Analyse 
der Empfindungen»» d «Kantstudien», VIII. Bd., S. 409 (Е. Лука 
«Проблемата на познанието и «Анализ на усещанията» на Max 
в «Кантиански изследвания», т. VIII, стр. 409. Ред.).

157



символистично и развивайки се, то отива към емпирио- 
символи от все по-висока степен па символизация.» «Тия 
емпириосимволи са. . . така наречените закони на приро-
дата» (ib.). «Така наречената истинска реалност, битието 
само по себе си, това е оная инфинитна» (ужасно учен 
човек е г. Юшкевич!) «пределна система от символи, към 
която се стреми нашето знание» (188). «Потокът на да-
деното», «който лежи в основата на нашето познание»», 
е «ирационален», «алогичен » (187, 194). Енергията «е 
също така малко вещ, субстанция, както времето, про-
странството, масата и други основни понятия на природо-
знанието: енергията е констанция, емпириосимвол, както 
и другите емпириосимволи, задоволяващи — до известно 
време — основната човешка потребност да се внесе разум, 
Логос, в ирационалния поток на даденото» (209).

Пред нас, в костюм на палячо от късчета пъстра, 
крещяща, «най-нова» терминология, е субективният идеа-
лист, за когото външният свят, природата, нейните зако-
ни — всичко това са символи на нашето познание. Потокът 
на даденото е лишен от разумност, ред, законосъобразност: 
нашето познание внася там разум. Небесните тела, между 
които и земята, са символи на човешкото познание. Ако 
природознанието учи, че земята е съществувала дълго 
преди възможността за появата на човека и органичната 
материя, то нали ние сме преправили всичко това! Реда в 
движението на планетите ние внасяме, той е продукт на 
нашето познание. И като чувствува, че човешкият разум 
се разтяга от такава една философия до виновник, до родо-
началник на природата, г. Юшкевич поставя наред с ра-
зума «Логоса», т. е. разума в абстракция, не разум, а 
Разум, не функция на човешкия мозък, а нещо съществу-
ващо преди всякакъв мозък, нещо божествено. Послед-
ната дума на «най-новия позитивизъм» е онази стара 
формула на фидеизма, която разобличава още Фойербах.

Да вземем А. Богданов. В 1889 г., когато той още 
наполовина беше материалист и току-що бе почнал да се 
клатушка под влиянието на твърде големия химик и 
твърде объркания философ Вилхелм Оствалд, той писа: 
«Всеобщата причинна връзка на явленията е последното, 
най-доброто дете на човешкото познание; тя е всеобщ за-
кон, най-висш от тия закони, които, да се изразим с думите 
на философа, човешкият разум предписва на природата» 
(«Основные элементы и т. д.», стр. 41).

158



Аллах знае от какъв източник е взел тогава Богданов 
своя цитат. Но факт е, че «думите на философа», довер-
чиво повторени от «марксиста», са думи на Кант. Не-
приятно произшествие! Толкова по-неприятно, че то не 
може да се обясни с «просто» влияние на Оствалд.

В 1904 г., успял вече да захвърли и естественоистори- 
ческия материализъм, и Оствалд, Богданов писа: «. . .Съ-
временният позитивизъм смята, че законът за причин-
ността е само начин познавателно да се свързват явленията 
в непрекъсната редица, само форма на координиране на 
опита» («Из психологии общества», стр. 207). Това, че тоя 
съвременен позитивизъм е агностицизъм, които отрича 
обективната необходимост на природата, съществуваща 
преди и вън от всяко «познание» и всякакъв човек, това 
Богданов или не е знаел, или е премълчавал. Той вземаше 
от немските професори на вяра онова, което те наричаха 
«съвременен позитивизъм». Най-после, в 1905 г., като 
премина и всички предшествуващи стадии и емпириокри- 
тическия стадий, намирайки се вече в «емпириомонисти- 
ческия» стадий, Богданов писа: «Законите съвсем не при-
надлежат към сферата на опита. . . те не са дадени в него» 
а се създават от мисленето като средство да се организира 
опитът, да се съгласува хармонично в стройно единство» 
(«Эмпириомонизм», I, 40). «Законите са абстракции на 
познанието; и физическите закони също така малко при-
тежават физически свойства, както психологическите — 
психически свойства» (ibid.).

И така, законът, че след есента следва зима, след 
зимата — пролет, не ни е даден в опита, а е създаден 
от мисленето като средство да се организира, хармонизира, 
съгласува. . . кое с какво, другарю Богданов?

«Емпириомонизмът е възможен само затова, защото 
познанието активно хармонизира опита, като отстранява 
неговите безбройни противоречия, като създава за него 
всеобщи организиращи форми, като заменя първичния хао-
тичен свят на елементите с производния, урегулиран свят 
на отношенията» (57). Това не е вярно. Идеята, че позна-
нието може да «създава» всеобщи форми, да заменя пър-
вичния хаос с ред и др. п., е идея на идеалистическата 
философия. Светът е закономерно движение на материята, 
и нашето познание, като висш продукт на природата, 
е в състояние само да отразява тая закономерност.

Изводът: сляпо вярвайки на «най-новите» реакционни 

159



професори, нашите махисти повтарят грешките на Канто- 
вия и Юмовия агностицизъм по въпроса за причинността, 
без да забелязват нито в какво безусловно противоречие с 
марксизма, т. е, с материализма, се намират тия учения, 
нито как се плъзгат по наклонената плоскост към идеа-
лизма.

4. «Принципът 
за икономията на мисленето» и въпросът 

за «единството на света»

«Принципът за «най-малкото изразходване на сили», 
който е положен в основата на теорията на познанието 
от Мах, Авенариус и много други, е. . . несъмнено «марк-
систка тенденция в гносеологията.»

Така заявява В. Базаров в «Очерците», стр. 69.
У Маркс има «икономия». У Мах има «икономия». 

Действително ли е «несъмнено», че между едното и дру-
гото има макар и сянка от връзка?

Съчинението на Авенариус «Философията като мисле-
не за света съобразно с принципа за най-малкото израз-
ходване на сили» (1876) прилага този «принцип», както 
ние видяхме, по такъв начин, че в името на «икономията 
на мисленето» се обявява за съществуващо само усещането. 
И причинността, и «субстанцията» (дума, която господа 
професорите обичат да употребяват <за важност» вместо 
по-точната и по-ясната: материя) се обявяват за «отстра-
нени» в името на същата тази икономия, т. е. получава 
се усещане без материя, мисъл без мозък. Тази чистопроб-
на глупост е опит да се вмъкне под нова форма субективен 
идеализъм. Както видяхме, този именно характер на това 
основно съчинение по въпроса за прословутата «икономия 
на мисленето» във философската литература е общопри-
знат. Ако нашите махисти не са забелязали субективния 
идеализъм под «новия» флаг, това се отнася към областта 
на куриозите.

Мах в «Анализ на усещанията» (стр. 49 на рус. превод) 
се позовава между другото на своя труд от 1872 г. по 
този въпрос. И този труд, както видяхме, е прокарване 
гледната точка на чистия субективизъм, свеждане на света 
към усещанията. И така, двете основни съчинения, които 
въведоха във философията този знаменит «принцип», про-

160



това, че принципът за икономията на мисленето, ако дей-
ствително се положи «в основата на теорията на позна-
нието», не може да води към нищо друго освен към су-
бективен идеализъм. «По-икономично» от всичко е да се 
«мисли», че съществувам само аз и моите усещания — 
това е неоспоримо, щом внасяме в гносеологията толкова 
нелепо понятие.

«По-икономично» ли е да се «мисли», че атомът е не-
делим или че се състои от положителни и отрицателни елек-
трони? «По-икономично» ли е да се мисли руската буржо-
азна революция, провеждана от либералите или провежда-
на против либералите? Достатъчно е да се постави въпро-
сът, за да се видят нелепостта, субективизмът на това, да 
се прилага тук категорията «икономия на мисленето». 
Мисленето на човека е тогава «икономично», когато 
правилно отразява обективната истина и когато за крите-
рий на тази правилност служат практиката, експериментът, 
индустрията. Само при отричане на обективната реалност, 
т. е. при отричане основите на марксизма, може сериозно 
да се говори за икономия на мисленето в теорията на по-
знанието!

Ако хвърлим поглед върху по-късните работи на Мах, 
ще видим такова тълкуване на знаменития принцип, което 
се равнява изцяло на неговото пълно отричане. Например 
в «Учението за топлината» Мах се връща към своята 
любима идея за «икономическата природа» на науката 
(стр. 366 на второто немско изд.). Но, веднага добавя той, 
ние стопанисваме не заради стопанството (366; повторено 
на 391): «целта на научното стопанство е възможно по- 
пълна. . . по-спокойна. . . картина на света» (366). Щом 
е така, «принципът на икономията» се отделя всъщност 
не само от основите на гносеологията, но и изобщо от 
гносеологията. Да се казва, че целта на науката е да даде 
вярна (на спокойствието тук съвсем не е мястото) картина 
на света, значи да се повтори материалистическото поло-
жение. Да се казва това, значи да се признава обектив-
ната реалност на света по отношение на нашето познание, 
на модела по отношение на картината. Икономичността на 
мисленето в такава връзка е просто нескопосна и маниер- 
но-смешна дума вместо: правилност. Мах тук, както 
обикновено, бърка, а махистите гледат и се молят на бър-
котията!

Il В. И. Лепни, т. 3 161



В «Познание и заблуждение» четем в главата «Примери 
за пътищата на изследването»:

«Пълното и най-просто описание на Кирхоф (1874), 
икономическото изобразяване на фактическото (Max 1872), 
«съгласуването на мисленето с битието и съгласуването 
на процесите на мисълта един с друг» (Грасман 1844) — 
всичко това изразява с неголеми вариации същата тази 
мисъл.»

Нима това не е образец на бъркотия? «Икономията 
на мисълта», от която Мах в 1872 г. прави извода, че 
съществуват единствено само усещанията (гледна точка, 
която той сам по-после бива принуден да признае за идеа-
листическа), се приравнява към чисто материалистическото 
изречение на математика Грасман за необходимостта да 
се съгласува мисленето с битието! приравнява се към най- 
простото описание (на обективната реалност, в същест-
вуването на която Кирхоф не е и помислял да се съм-
нява!).

Такова приложение на принципа за «икономията на 
мисленето» е просто образец на куриозните философски 
люшкания на Мах. А ако се отстранят такива места като 
куриози или lapsus’и, идеал истическият характер на 
«принципа за икономията на мисленето» става несъмнен. 
Например, като полемизира с философията на Мах, кан- 
тианецът Хьонигсвалд приветствува неговия «принцип 
за икономията» като приближаване към «кръга от идеи на 
кантианството» (Dr. Richard Hönigswald. «Zur Kritik der 
Machschen Philosophie». Brl., 1903, S. 27*).  И наистина, 
ако не се признава обективната реалност, дадена ни в 
усещанията, откъде може да се вземе «принципът за иконо-
мията», освен от субекта? Усещанията, разбира се, не 
съдържат никаква «икономия». Следователно мисленето 
дава нещо такова, което го няма в усещането! Следова-
телно «принципът за икономията» се взема не от опита 
(= усещанията), а предхожда всякакъв опит, съставя не-
гово логическо условие, като категориите на Кант. Хьо-
нигсвалд цитира следното място из «Анализ на усещания-
та»: «по собственото наше телесно и душевно равновесие 
ние можем да заключим за равновесието, еднозначната 
определеност и еднородност на процесите, извършващи се 

* — Д-р Рихард Хьонигсвалд. «Към критиката на филосо-
фията на Мах», Берлин, 1903, стр. 27. Ред.

162



в природата» (стр. 281 на рус. превод). И действително» 
субективноидеалистическият характер на подобни поло-
жения, близостта на Мах към стигналия до априоризъм 
Петцолд не подлежат на съмнение.

Като има предвид «принципа за икономия на мисле-
нето», идеалистът Вунд нарича Мах твърде сполучливо 
«Кант наопаки» («Systematische Philosophie». Lpz., 1907, 
S. 128*):  y Кант има априори и опит. У Max — опит и 
априори, понеже принципът за икономията на мисленето 
по същината си у Мах е априористичен (130). Връзката 
(Verknüpfung) или е в нещата като «обективен закон на 
природата (което Мах решително отхвърля), или е субек-
тивен принцип на описанието» (130). Принципът за иконо-
мията у Мах е субективен и той kommt wie aus der Pi-
stole geschossen — явява се на божи свят неизвестно от-
къде, като телеологичен принцип, който може да има 
разни значения (131). Вие виждате: специалистите по фи-
лософската терминология не са така наивни като нашите 
махисти, които са готови да повярват на думите, че «но-
вата» думичка премахвала противоположността между 
субективизма и обективизма, между идеализма и мате-
риализма.

Най-после, да се позовем още на английския философ 
Джеймс Уорд, който без забикалки сам нарича себе си 
спиритуалистически монист. Той не полемизира с Мах, а, 
напротив, използва, както ще видим по-долу, цялото ма- 
хистко течение във физиката за своята борба против мате-
риализма. И той заявява определено, че «критерият на 
простотата» у Мах «е предимно субективен, а не обекти-
вен» («Naturalism and Agnosticism», v. 1,3rd. ed., p. 82**)*

Че принципът за икономията на мисълта като основа 
на гносеологията е могъл да се хареса на немските кан- 
тианци и на английските спиритуалисти, това след всичко 
казано по-горе не може да ни се види странно. Че хора, 
желаещи да бъдат марксисти, сближават политическата 
икономия на материалиста Маркс с гносеологическата 
икономия на Мах — това е чист хумор.

Тук ще бъде уместно да се кажат няколко думи за 
«единството на света». Г-н П. Юшкевич нагледно показа

* — «Систематическа философия», Лайпциг, 1907, стр. 128. 
Ред.

— «Натурализъм и агностицизъм», т. I, 3 изд., стр. 82. 
Ред.

163



по тоя въпрос — за стотен и хиляден път — онази безкрай' 
на бъркотия, която внасят нашите махисти. Като възразя-
ва на Дюринг, който извежда единството на света от 
единството на мисленето, Енгелс казва в «Анти-Дюринг»: 
«Действителното единство на света се състои в неговата 
материалност, а тази последната се доказва не с няколко 
мошенически фрази, а с дългото и трудно развитие на 
философията и природознанието» (S. 31)63. Г-н Юшкевич 
цитира това място и «възразява»: «Тук преди всичко е 
неясно какво собствено значи твърдението, че «единството 
на света се заключавало в неговата материалност»» (цит. 
кн., стр. 52).

Мило, нали? Този субект се е заел публично да дърдори 
за философията на марксизма, за да заяви, че му са «не-
ясни» най-елементарните положения на материализма! 
Енгелс показва чрез примери с Дюринг, че една що-годе 
последователна философия може да извежда единството 
на света или от мисленето — тогава тя е безпомощна про-
тив спиритуализма и фидеизма (S. 30 на «Анти-Дюринг») 
и аргументите на такава философия неизбежно се свеждат 
към мошенически фрази, — или от обективната реалност, 
която съществува вън от нас, която отдавна, много отдав-
на се нарича в гносеологията материя и се изучава от 
природознанието. Да се говори сериозно със субект, 
комуто такова нещо е «неясно», е безполезно, понеже той 
говори тук за «неясност», за да може мошенически да се 
изскубне от отговор по същество на съвсем ясното мате-
риалистическо становище на Енгелс, като повтаря при 
това чисто дюринговската глупост за «кардиналния по-
стулат относно принципната еднородност и свързаност на 
битието» (Юшкевич, цит. кн., стр. 51), за постулатите като 
«основни положения», за които «не би било точно да се 
каже, че са изведени от опита, понеже научният опит е 
възможен само благодарение на това, че те се слагат в 
основата на изследването» (пак там). Това е пълна га- 
лиматия, защото, ако този субект имаше поне капка ува-
жение към печатното слово, той би видял идеалистичен 
ския изобщо и кантианская по-специално характер на 
идеята, че можело да има положения, взети не от опита 
и без които е невъзможен опитът. Сбор от думи, насъбрани 
от разни книжки и скърпени с явни грешки на материа-
листа Дицген — ето какво представлява «философията» 
на господа юшкевичевци.

164



Да хвърлим поглед по-добре върху разсъжденията по 
въпроса за единството на света на един сериозен емпи- 
риокритик — Йосиф Петцолд. Параграф 29 на II том от 
неговия «Увод» е озаглавен: «Стремеж към еднообраз-
ното (einheitlich) в областта на познанието. Постулат за 
еднозначността на всичко ставащо.» Ето образци от него-
вите разсъждения: «. . .Само в единството се достига 
онази естествена цел, вън от пределите на която няма ни-
каква мислимост и в която следователно, ако взема под 
внимание всички факти на съответната област, мисленето 
може да дойде до спокойствие» (79). «. . .Несъмнено е, 
че природата далеч не винаги съответствува на искането 
за единство, но също така е несъмнено, че при все това 
тя в много случаи още сега удовлетворява искането за 
спокойствие, и трябва да смятаме за най-вероятно, според 
всички наши досегашни изследвания, че природата в 
бъдеще ще удовлетворява това искане във всички случаи. 
Затова по-вярно ще бъде да се означи фактическото ду-
шевно състояние като стремеж към устойчиви състоя-
ния, отколкото като стремеж към единство. . . Прин-
ципът на устойчивите състояния отива по-далеч и по- 
дълбоко. . . Предложението на Хекел да се постави наред 
с растителното и животинското царство и царството на 
протистите е негодно решение, защото то създава две нови 
трудности на мястото на предишната една: по-рано беше 
съмнителна границата между растенията и животните, а 
сега протистите не могат да бъдат разграничени рязко нито 
от растенията, нито от животните. . . Очевидно е, че та-
кова състояние не е окончателно (endgültig). Подобна 
двусмисленост на понятията трябва така или иначе да бъде 
отстранена, дори ако няма други средства, чрез споразу-
мение между специалистите и чрез решение, взето с мно-
зинство на гласовете» (80—81).

Струва ми се, че е достатъчно? Че емпириокритикът 
Петцолд нито на косъм не е по-добър от Дюринг, това 
е ясно. Но трябва да бъдем справедливи и към против-
ника: Петцолд има поне толкова научна добросъвестност, 
че във всяко съчинение решително и безвъзвратно от-
хвърля материализма като философска насока. Той поне 
не се унижава дотам, че да се прави материалист и да 
обявява за «неясна» най-елементарната разлика между 
основните философски насоки.

165



5. Пространство и време

Като признава съществуването на обективната реал-
ност, т. е. на движещата се материя, независимо от на-, 
шето съзнание, материализмът трябва да признава неиз-
бежно също така и обективната реалност на времето и 
пространството, за разлика преди всичко от кантианство- 
то, което по тоя въпрос стои на страната на идеализма, 
смята времето и пространството не за обективна реалност, 
а за форми на човешкото съзерцание. Коренната разлика 
и по тоя въпрос между двете основни философски линии се 
съзнава напълно ясно от авторите от най-различни на-
правления, от що-годе последователните мислители. Да 
почнем с материалистите:

«Пространството и времето — казва Фойербах — не 
са прости форми на явленията, а основни условия (We-
sensbedingungen). . . на битието» (Werke, II. 332). Като 
признава за обективна реалност оня сетивен свят, който 
ние познаваме чрез усещанията, Фойербах естествено от-
хвърля и феноменалистического (както би казал Мах за 
себе си) или агностического (както се изразява Енгелс) раз-
биране на пространството и времето: както нещата или 
телата не са прости явления, не са комплекси от усещания, 
а обективни реалности, които действуват върху нашите 
сетива, така и пространството и времето не са прости 
форми на явленията, а обективно-реални форми на би-
тието. В света няма нищо освен движеща се материя и 
движещата се материя не може да се движи иначе освен в 
пространството и във времето. Човешките представи за 
пространството и времето са относителни, но от тези от-
носителни представи се образува абсолютната истина, тези 
относителни представи, развивайки се, вървят по линията 
на абсолютната истина, приближават се към нея. Както 
променливостта на научните знания за строежа и фор-
мите на движението на материята не опровергава обек-
тивната реалност на външния свят, така и променливост-
та на човешките представи за пространството и времето 
не опровергава обективната реалност на едното и на 
другото.

Като разобличава непоследователния- и объркан ма-, 
териалист Дюринг, Енгелс го хваща именно в това, че 
той разсъждава за изменение на понятието време (въ-
прос безспорен за що-годе големите съвременни фило- 

166



софи от най-различни философски направления), избяг-
вайки ясния отговор на въпроса: реални или идеални са 
пространството или времето? приближават ли се нашите 
относителни представи за пространството и времето към 
обективно-реалните форми на битието? Или това са само 
продукти на развиващата се, организираща се, хармони-
зираща се и пр. човешка мисъл? В това и само в това 
се състои основният гносеологически въпрос, който дей-
ствително разделя основните философски направления. 
«Нас не ни интересува — пише Енгелс — какви понятия 
се изменят в главата на г-н Дюринг. Става дума не за по-
нятието време, а за действителното време, от което 
г. Дюринг така евтино» (т. е. с фрази за променливостта 
на понятията) «в никакъв случай не ще се отърве» («Анти- 
Дюринг», 5-о немско издание, S. 41).м

Би се сторило, че това е така ясно, та дори г-да юшке- 
вичевци биха могли да разберат същността на въпроса. 
Енгелс противопоставя на Дюринг общопризнатото и от 
само себе си понятно за всеки материалист положение 
за действителността, т. е. обективната реалност на вре-
мето, като казва, че откритото признаване или отричане 
на това положение човек не може да избегне с разсъж-
дения за изменението на понятията време и пространство. 
Не се касае до това, че Енгелс отхвърля и необходимо-
стта, и научното значение на изследванията на изменение-
то, на развитието на нашите понятия за времето и простран-
ството, касае се до това, последователно да решаваме гно-
сеологическия въпрос, т. е. въпроса за източника и зна-
чението на всяко човешко знание изобщо. Що-годе умният 
философ идеалист — а Енгелс, като говори за идеалистите, 
има предвид гениално последователните идеалисти от кла-
сическата философия — лесно ще признае развитието на 
нашите понятия за времето и пространството, без да пре-
става да бъде идеалист, като смята напр., че развиващите 
се понятия за времето и пространството се приближават 
към абсолютната идея на едното и другото и пр. Не мо-
же да се издържи последователно враждебната на вся-
какъв фидеизъм и всякакъв идеализъм гледна точка във 
философията, ако не се признае решително и определено, 
че нашите развиващи се понятия за времето и простран-
ството отразяват обективно-реалните време и простран-
ство, приближават се и тук, както изобщо, към обективната 
истина.

167



«Основните форми на всяко битие — поучава Енгелс 
Дюринг — са пространството и времето; битието вън 
от времето е също такава най-голяма безсмислица, .както 
и битието вън от пространството» (пак там).

Защо е било нужно на Енгелс в първата половина 
на тая фраза почти буквално да повтори Фойербах, а във 
втората да напомни за борбата с най-големите безсмислици 
на теизма, която така успешно проведе Фойербах? Затова, 
защото Дюринг, както се вижда от същата глава у Енгелс, 
не е могъл да свърже двата края в своята философия, 
без да се опира ту на «крайната причина» на света, ту 
на «първия тласък» (друг израз за понятието: бог, казва 
Енгелс). Дюринг навярно не по-малко искрено е искал да 
бъде материалист и атеист, отколкото нашите махисти 
искат да бъдат марксисти, но той не умее да прокара по-
следователно онова философско гледище, което действи-
телно би отнемало всяка почва изпод краката на идеалис- 
стическата и теистическата безсмислица. Като не при-
знава — или поне като не признава ясно и отчетливо (за-
щото Дюринг се колебае и заплита по тоя въпрос) — обек-
тивната реалност на времето и пространството, Дюринг не 
случайно, а неизбежно се плъзга по наклонената плоскост 
чак до «крайните причини» и «първите тласъци», защото 
той се е лишил от обективния критерий, който пречи да се 
излезе извън пределите на времето и пространството. Ако 
времето и пространството са само понятия, човечеството, 
което ги е създало, има право да излиза отвъд техните 
предели и буржоазните професори са в правото си да 
получават заплата от реакционните правителства за от-
стояването законността на това излизане, за пряката или 
косвената защита на средновековната «безсмислица».

Енгелс показва на Дюринг, че отричането на обектив-
ната реалност на времето и пространството теоретически 
е философска бъркотия, практически е капитулация или 
безпомощност пред фидеизма.

Сега погледнете «учението» по тоя предмет на «най- 
новия позитивизъм». У Мах четем: «Пространството и 
времето са добре построени (или хармонизирани, wohl-
geordnete) системи от редица усещания» («Механика», 3-о 
немско издание, стр. 498). Това е явна идеалистическа 
безсмислица, която неизбежно произтича от учението, че 
телата са комплекси от усещания. Не човекът със своите 
усещания съществува в пространството и времето, а про-

168



странството и времето съществуват в човека, зависят от 
човека, пораждат се от човека — ето какво излиза у Мах. 
Той чувствува, че се подхлъзва към идеализма и «се 
съпротивява», като прави куп уговорки, като затрупва 
въпроса, също като Дюринг, с най-дълги разсъждения 
(вж. особено «Познание и заблуждение») за променли- 
востта на нашите понятия пространство и време, за тях-
ната относителност и пр. Но това не го спасява и не 
може да го спаси, защото действително да се преодолее 
идеалистическата позиция по дадения въпрос може само 
ако се признае обективната реалност на пространството 
и времето. А това Мах в никой случай не иска. Той строи 
гносеологическа теория за бремето и пространството вър-
ху принципа на релативизма и толкова. Такова построе-
ние не може по същество да приведе към нищо друго освен 
към субективен идеализъм, както ние вече изяснихме това, 
когато говорехме за абсолютната и относителната истина.

Като се съпротивява на неизбежните идеалистически 
изводи от своите предпоставки, Мах възразява на Кант, 
отстоявайки произхода на понятието пространство от 
опита («Познание и заблуждение», 2-ро немско издание, 
S. 350, 385). Но ако в опита не ни е дадена обективната 
реалност (както учи Мах), подобно възражение против 
Кант ни най-малко не отстранява общата позиция на агно-
стицизма и у Кант, и у Мах. Ако понятието пространство 
се взема от опита, без да бъде отражение на обективната 
реалност вън от нас, то теорията на Мах си остава идеа- 
листическа. Съществуването на природата във времето, 
което се измерва с милиони години, преди появата на чо-
века и човешкия опит, показва нелепостта на тая идеали- 
стическа теория.

«Във физиологическо отношение — пише Мах — вре-
мето и пространството са усещания за ориентировка, 
които заедно със сетивните усещания определят развръз-
ката (Auslösung) на биологически целесъобразните реак-
ции на приспособяването. Във физическо отношение вре-
мето и пространството са зависимости на физическите 
елементи един от друг» (пак там, S. 434).

Релативистът Мах се ограничава с разглеждането на 
понятието време в разни отношения! И той също тъпче на 
едно място като Дюринг. Ако «елементите» са усещания, 
зависимостта на физическите елементи един от друг не 
може да съществува вън от човека, преди човека, преди 

169



органичната материя. Ако усещанията за време и про-
странство могат да дадат на човека биологически целе-
съобразна ориентировка, то — изключително при условие, 
че тия усещания отразяват обективната реалност вън от 
човёка: човек не би могъл да се приспособи биологически 
към средата, ако неговите усещания не му даваха обек-
тивно-правилна представа за нея. Учението за простран-
ството и времето е свързано неразделно с решението на 
основния въпрос на гносеологията: представляват ли на-
шите усещания образи на телата и нещата или телата са 
комплекси от нашите усещания. Мах само се лута между 
ед’ното и другото решение.

В съвременната физика — казва той — се крепи 01Де 
възгледът на Нютон за абсолютното време и пространство 
(S. 442—444), за времето и пространството като такива. Тоя 
възглед «ни» се струва безсмислен — продължава Мах, — 
без да подозира очевидно, че съществуват в света мате-
риалиста и материалистическа теория на познанието. Но 
на практика тоя възглед бе безвреден (unschädlich, S. 442) 
и затова дълго време не бе подлаган на критика.

Тая наивна забележка за безвредността на материа-
листическия възглед издава напълно Maxi Първо, не е 
вярно, че идеалистите не са критикували тоя възглед 
«твърде дълго»; Мах просто игнорира борбата на идеа- 
листическата и материалистическата теория на познанието 
по Тоя въпрос; той избягва от откритото и ясно изложе-
ние на двата възгледа. Второ, признавайки «безвред-
ността» на оспорваните от него материалистически въз-
гледи, Мах всъщност признава с това тяхната правилност. 
Защото, как може неправилността да се окаже в течение 
на векове безвредна? Къде се дяна критерият на прак-
тиката, с който Мах се опитваше да кокетира? Мате-
риалистическият възглед за обективната реалност на вре-
мето и пространството може да бъде «безвреден» само 
защото природознанието не излиза отвъд пределите на 
времето и пространството, отвъд пределите на материалния 
свят, предоставяйки това занятие на професорите по реак-
ционна философия. Такава «безвредност» е равносилна на 
правилност.

«Вреден» е идеалистическият възглед на Мах за про-
странството и времето, защото той, първо, отваря широко 
вратата на фидеизма, а, съблазнява самия Мах към 
реакционни изводи. Например в 1872 г. Мах пише, че «не 

170



е задължително да си представяме химическите елементи 
в пространството с три измерения» («Erhaltung der Arbeit», 
S. 29,*  повторено на S. 55). Да постъпваме така значи 
«да си налагаме ненужно ограничение. Никак не е необхо- 
димо да си мислим чисто мислителните неща (das bloss 
Gedachte) пространствено, т. е. в отношение към видимото 
и осезаемото, също така, както не е необходимо да си ги 
мислим с някаква определена висота на звука» (27). 
«Причината, поради която досега не се удаде да се съз-
даде задоволителна теория за електричеството, се състои 
може би в това, че искаха непременно да обяснят електри-
ческите явления с молекулярните процеси в пространств^ 
с три измерения» (30).

Разсъждението от гледището па оня искрен и неза- 
бъркан махизъм, който открито беше защищаван от Мах 
в 1872 г., е съвсем безспорно: ако молекулите, атомите, 
с една дума, химическите елементи, не могат да се усещат, 
те значи са «само мислителни неща» (das bloss Gedachte). 
А щом е така и щом пространството и времето нямат 
обективно реално значение, ясно е, че съвсем не е задъл-
жително да си представяме атомите пространствено! Нека 
физиката и химията «да се ограничават» с пространство 
с 3 измерения, в което се движи материята — все пак за 
обяснение на електричеството може да се търсят неговите 
елементи в пространство не с 3 измерения!

Че нашите махисти предпазливичко заобикалят тая 
безсмислица на Мах, макар че той я повтаря в 1906 г. 
(«Познание и заблуждение», 2-ро изд., стр. 418), това е 
понятно, защото инак те би трябвало да поставят ребром 
въпроса за идеалистическия и материалистическия възглед 
върху пространството, без извъртания и опити да се «при-
мирят» противоположностите. Също така е понятно, че 
един от главатарите на иманентната школа, Антон фон 
Леклер, още тогава, в 70-те години, когато Мах е съвсем 
неизвестен и среща дори откази от «ортодоксалните 
физици» да печатат неговите статии, подхваща ç всички 
сили именно това разсъждение на Мах, като забележи-
телно отричане от материализма и признаване на идеа-
лизма! Защото тогава Леклер още не е измислил или не е 
заел от Шупе и Шуберт-Золдерн или от Й. Ремке «новото» 
име «иманентна школа», а направо нарича себе си крити- 

* — «Принципът за запазране на работата», стр. 29. Ред.

171



чески идеалист.*  Тоя недвусмислен защитник на фидеиз-
ма, който открито го проповядва в своите философски съчи-
нения, незабавно провъзгласява Мах за тези му думи за 
велик философ, «революционер в най-добрия смисъл на 
думата» (S. 252) — и той е напълно прав. Разсъждението 
на Мах е преминаване от лагера на природознанието в 
лагера на фидеизма. Природознанието и в 1872, и в 1906 г. 
е търсило, търси и намира — поне напипва — атома 
на електричеството, електрона, в пространството с три 
измерения. Природознанието не се замисля над това, че 
веществото, което то изследва, съществува не иначе освен 
в пространството с 3 измерения, а следователно и части-
ците на това вещество, макар те и да са така дребни, 
че не можем да ги видим, «непременно» съществуват в 
същото това пространство с 3 измерения. През изтеклите 
от 1872 г. повече от три десетилетия на гигантски, главо-
замайващи успехи на науката по въпроса за строежа на 
материята материалистическият възглед за простран-
ството и времето продължава да бъде «безвреден», т. е. 
както и по-рано съгласен с природознанието, а обратният 
възглед на Мах и К° е «вредно» предаване позициите на 
фидеизма.

В своята «Механика» Мах защищава ония матема-
тици, които изследват въпроса за мислимите простран-
ства с п измерения, защищава ги от обвиненията, че били 
виновни за «чудовищните» изводи от техните изследвания. 
Защита безспорно напълно справедлива, но погледнете 
каква гносеологическа позиция заема Мах в тази защита. 
Най-новата математика — казва Мах — постави много 
важния и полезен въпрос за пространството с п измерения 
като мислимо пространство, но «действителен случай» 
(ein wirklicher Fall) си остава само пространството с 3 
измерения (3 изд., стр. 483—485). Затова напразно 
«много теолози, които се затрудняват къде да поставят 
ада», а също и спиритистите поискаха да извлекат полза 
за себе си от четвъртото измерение (пак там).

Много добре! Мах не желае да отиде в компанията 
на теолозите и спиритистите. Но с какво се отделя той 

* Anton von Leclair. «Der Realismus der modernen Naturwis-
senschaft im Lichte der von Berkeley und Kant angebahnten Erkennt-
niskritik», Prag, 1879 (Антон фон Леклер. «Реализмът на съвре-
менното природознание в светлината на берклианско-кантианската 
критика на познанието», Прага, 1879. Ред.).

172



от тях в своята теория на познанието? С това, че само 
пространството с 3 измерения е действително! Но що за 
защита от теолозите и К0 е това, ако не се признават про-
странството и времето за обективна реалност? Излиза, че 
се ползувате с метода на мълчаливи заемки от материа-
лизма, когато е потребно, да се отделите от спиритистите. 
Защото, като признават действителния свят, материята, 
която ние усещаме, за обективна реалност, материалис-
тите имат право оттук да заключават, че никакви чо-
вешки измислици за някакви цели, излизащи извън гра-
ниците на времето и пространството, не са действителни, 
А вие, господа махисти, борейки се против материализма, 
отричате обективната реалност зад «действителността» и 
тайничко я промъквате пак, когато трябва да се борите 
против последователния, безстрашен докрай и открит 
идеализъм. Ако в относителното, релативно понятие 
за времето и пространството няма нищо освен относи-
телност, ако няма обективна (= независеща нито от чо-
века, нито от човечеството) реалност, отразявана от тия 
относителни понятия, защо човечеството, защо мнозин-
ството от човечеството да няма право на понятие за съще-
ства вън от времето и пространството? Ако Мах има право 
да търси атомите на електричеството или атомите изобщо 
вън от пространството с 3 измерения, защо мнозинството 
от човечеството да няма право да търси атомите или 
основите на морала вън от пространството с 3 измерения?

«Още не се е намерил такъв акушер — пише Мах 
пак там, —който би помогнал при раждането с помощта 
на четвъртото измерение.»

Прекрасен аргумент — само че за онези, които виждат 
в критерия на практиката потвърждаване на обективната 
истина, на обективната реалност на нашия сетивен 
свят. Ако нашите усещания ни дават обективно верен 
образ на външния, съществуващ независимо от нас свят, 
тогава доводът с позоваване на акушера, с позоваване на 
цялата човешка практика е основателен. Но тогава целият 
махизъм като философско направление нищо не струва.

«Надявам се — продължава Мах, като се позовава на 
своя труд от 1872 г., — че никой няма да защищава вя-
рата в някакви духове (die Kosten einer Spukgeschichte 
hestreiten) c помощта на това, което съм говорил и писал
;О ТОЯ ВЪПрОС.»

Не може да се надяваме на това, че Наполеон не е 

173



умрял на 5 май 1821 г. Не може да се надяваме на това, 
че махизмЪт няма да служи в полза на «дяволщината», 
когато той вече послужи и продължава да служи в полза 
на иманентите!

Та и не само на иманентите, както ще видим по-долу. 
Философският идеализъм е само прикрита, поукрасена 
дяволщина. А погледнете на по-малко предвзетите от 
немските представители на емпириокритицизма френски 
и английски представители на това философско течение. 
Поанкаре казва, че понятията пространство и време са 
относителни и че следователно (за нематериалистите това 
наистина е «следователно») «не природата ни дава» (или 
натрапва, impose) тия понятия, «а ние ги даваме на при-
родата, защото ние ги намираме удобни» (1, с., р. 6). 
Нима това не оправдава възторга на немските кантианци? 
Нима това не потвърждава заявлението на Енгелс, че по-
следователните философски учения трябва да вземат за 
първично или природата, или човешкото мислене?

Напълно определени са възгледите на английския 
махист Карл Пирсън. «Ние не можем да твърдим — 
казва той, — че пространството и времето имат реално 
съществуване; те се намират не в нещата, а в нашия начин 
(our mode) да възприемаме нещата» (1 . с., р. 184). Това е 
прям и откровен идеализъм. «Както и пространството, 
времето е един от начините (буквално: плановете, plans), с 
които тая велика сортировъчна машина, човешката позна-
вателна способност, поставя в ред (arranges) своя материал» 
(пак там). Заключителният извод на К. Пирсън, който той 
излага, както обикновено, в точни и ясни тезиси, гласи: 
«Пространството и времето не са реалности от света на 
явленията (phenomenal world), а начини (модуси, modes), 
чрез които ние възприемаме нещата. Те не са нито без-
крайни, нито безкрайно делими, по своето същество (essen-
tially) ограничени от съдържанието на нашите възприя-
тия» (р. 191, изводи от глава V за пространството и вре-
мето).

Добросъвестният и честен враг на материализма Пир-
сън, с когото, повтаряме, Мах неведнъж изказва своето 
пълно съгласие и който направо говори за своето съгла-
сие с Мах, не съчинява особена фирма за своята фило-
софия, а без най-малко забикалки назовава ония класици, 
от които той води своята философска линия: Юм и Кант 
(р. 192)1

174



И ако в Русия се намериха наивни хора, които повяр-
ваха, че махизмът е дал «ново» решение на въпроса за 
пространството и времето, в английската литература 
природоизследователите, от една страна, и философите 
идеалисти, от друга, веднага и напълно определено заеха 
позиция към махиста К. Пирсън. Ето например отзива 
на биолога Лойд Морган: «Природознанието като такова 
приема света на явленията за външно по отношение; на 
ума на наблюдателя, за независимо от него», докато 
професор Пирсън заема «идеалистическа позиция»*.  «При-
родознанието като наука има пълно основание според 
мене да разглежда пространството и времето като чцсто 
обективни категории. Биологът е в правото си, струва 
ми се, да разглежда разпределението на организмите в 
пространството, геологът — тяхното разпределение във 
времето, без да се спира да обяснява на читателя,‘че 
става дума само за сетивни възприятия, за натрупани 
сетивни възприятия, за известни форми на възприятията. 
Всичко това може би е добре, но е неуместно във физи-
ката и в биологията» (р. 304). Лойд Морган е предста-
вител на оня агностицизъм, който Енгелс нарече «срамеж-
лив материализъм», и колкото и да са «примирителни» 
тенденциите на такава философия, все пак да се примирят 
възгледите на Пирсън с природознанието се оказа не-
възможно. У Пирсън излиза «най-напред умът в простран-
ството, а след това пространството в ума» — казва друг 
критик.**  «Не може да има съмнение в това — отгова-
ряше защитникът на К. Пирсън Райл (R. J. Ryle), — 
че учението за пространството и времето, свързано с 
името на Кант, е най-важната положителна придобивка 
на идеалистическата теория на човешкото познание от 
времето на епископ Беркли. И една от най-забележител- 
ните черти на Пирсъновата «Граматика на науката» се 
състои в това, че тук може би за пръв път в едно съчи-
нение на английски учен намираме и пълно признаване 
на основната истинност на Кантовото учение и кратко, 
но ясно излагане на това учение.»***.  . .

И тъй, в Англия нито у самите махисти, нито у тех- 

* «Natural Science»66, vol. I, 1892, p, 300.
** J. M. Bentley за Пирсън в «The Philosophical Review»60, 

vol. VI, 5, 1897, Septemb., p.^523 (Дж, M. Бентли за Пирсън във 
«Философски преглед», т. VI, 5, 1897, септември, стр. 523. Ред.).

*** R.J. Ryle за Пирсън B«Natural Science», Aug., 1892, р. 454.

175



ните противници от лагера на естествениците, нито у тех-
ните привърженици от лагера на специалистите фило-
софи има и сянка от съмнение относно идеалистическия 
характер на Маховото учение по въпроса за времето и 
пространството. «Не са забелязали» това само няколко 
руски автори, които желаят да бъдат марксисти.

«Много отделни възгледи на Енгелс — пише напр. 
В. Базаров в «Очерки», стр. 67, — например неговата 
представа за «чистото» пространство и време, сега са вече 
остарели.»

Как не! Възгледите на материалиста Енгелс са оста-
рели, а възгледите па идеалиста Пирсън и на объркания 
идеалист Мах са най-нови! Най-куриозното тук е това, че 
Базаров дори не се съмнява, че възгледите за простран-
ството и времето, а именно: признаването или отричането 
на тяхната обективна реалност, могат да бъдат отнесени 
към числото на «отделните възгледи» в противополож-
ност на «изходната точка на мирогледа», за която се 
говори в следната фраза у тоя автор. Ето ви нагледен 
образец на «еклектическата просяшка каша», за която 
говори Енгелс, когато става дума за немската филосо-
фия от 80-те години на миналото столетие. Защото да се 
противопоставя «изходната точка» на материалистиче-
ския мироглед на Маркс и Енгелс «на отделния им въз-
глед» за обективната реалност на времето и простран-
ството, това е такава също крещяща безсмислица, както 
ако се противопостави «изходната точка» на икономи-
ческата теория на Маркс на неговия «отделен възглед» 
върху принадената стойност. Да се откъсне учението на 
Енгелс за обективната реалност на времето и простран-
ството от неговото учение за превръщане на «нещата в 
себе си» в «неща за нас», от неговото признаване обек-
тивната и абсолютната истина, именно: обективната реал-
ност, дадена ни в усещането — от неговото признаване 
обективната закономерност, причинност, необходимост на 
природата, — това значи да бъде превърната цялостната 
философия в буламач. Базаров, както и всички махисти, 
се провали от това, че смесва изменяемостта на човеш-
ките понятия за времето и пространството, техния изклю-
чително относителен характер, с неизменността на факта, 
че човекът и природата съществуват само във времето и 
пространството, а съществата извън времето и простран-
ството, създадени от попщината и поддържани от въббра-

176



жёнието на невежествената и изтерзана Маса на човече-
ството, са болна фантазия, измислици на философския 
идеализъм, негоден продукт на негоден обществен строй. 
Може да остарее и старее с всеки изминат ден учението на 
науката за строежа на веществото, за химическия състав 
на храната, за атома и електрона, но не може да остарее 
истината, че човек не може да се храни с мисли и да ражда 
деца само с платоническа любов. А философията, която 
отрича обективната реалност на времето и пространството, 
е също така абсурдна, вътрешно гнила и фалшива, както 
отричането на тия последните истини. Хитруванията на 
идеалистите и агностиците изобщо, в тяхната цялост, са 
също така лицемерни, както проповедта на фарисеите за 
платоническа любов!

За да илюстрирам тази разлика между относителността 
на нашите понятия за времето и пространството — и 
абсолютното в пределите на гносеологията противопоста-
вяне на материалистическата и идеалистическата линия 
по дадения въпрос, ще приведа още един характерен цитат 
от един твърде стар и твърде чист «емпириокритик», 
именно от юмиста Шулце-Енезидем, който писа в 1792 г.:

«Ако заключенията ни вървят от представите към 
«нещата вън от нас», тогава пространството и времето са 
нещо действително вън от нас и съществуващо реално, 
защото битието на телата може да се мисли само в съще-
ствуващото (vorhandenen) пространство, а битието на 
измененията само в съществуващото време» (1. с., S. 100)

Именно така! Като отхвърля решително материализма 
и най-малката отстъпка по отношение на него, последо-
вателят на Юм, Шулце, очертава в 1792 г. отношението 
на въпроса за пространството и времето към въпроса за 
обективната реалност вън от нас именно така, както ма- 
териалистът Енгелс очертава това отношение в 1894 г. 
(последния предговор на Енгелс към «Анти-Дюринг» с 
дата 23 май 1894 г.). Това не значи, че за сто години 
не са се изменили нашите представи за времето и про-
странството, че не е събран грамаден нов материал за 
развитието на тия представи (който материал уж за 
опровержение на Енгелс посочват и Ворошилов—Чернов, 
и Ворошилов—Валентинов) — това значи, че съотноше-
нието между материализма и агностицизма, като основни 
философски линии, не е могло да се измени, каквито и «но-
ви» наименования да си прикачват нашите махисти.

12 В. И. Ленин, т. 3 177



Абсолютно нищичко Освен «нови» Наименования не 
прибавя към старата философия на идеализма и агности-
цизма и Богданов. Когато той повтаря разсъжденията на 
Херинг и Мах за разликата между физиологичното и 
геометричното пространство или между пространството 
на сетивното възприятие и абстрактното пространство 
(«Эмпириомонизм», I, 26) — той изцяло повтаря греш-
ката на Дюринг. Едно нещо е въпросът, как именно с 
помощта на различните сетивни органи човек възприема 
пространството и как през дългото историческо развитие 
се изработват от тия възприятия абстрактните понятия 
за пространството, а съвсем друго нещо е въпросът, съот-
ветствува ли на тия възприятия и на тия понятия на 
човечеството обективна реалност, независима от човече-
ството. Тоя последен въпрос, макар той да е единствено 
философският въпрос, Богданов «не забеляза» под гра-
мадата детайлни изследвания, които се отнасят до първия 
въпрос, и затова не съумя ясно да противопостави мате-
риализма на Енгелс на бъркотията на Мах.

Времето, както и пространството, «е форма на социал-
ното съгласуване на опита на различните хора» (пак там, 
стр. 34), тяхната «обективност» е «общозначимостта» (пак 
там).

Това е пълен фалш. Общозначима е и религията, 
която изразява социалното съгласуване на опита на по- 
голямата част от човечеството. Но учението на религията 
например за миналото на земята и за сътворението на 
света не съответствува на никаква обективна реалност. 
Учението на науката, че земята е съществувала преди 
всяка социалност, преди човечеството, преди органичната 
материя, че е съществувала в продължение на определено 
време, в определено по отношение към други планети 
пространство — на това учение (макар то да е също така 
относително при всяка степен от развитието на науката, 
както е относителен и всеки стадий от развитието на рели-
гията) съответствува обективна реалност. У Богданов 
излиза, че към опита на хората и към тяхната познавател-
на способност се приспособяват разните форми на про-
странството и времето. Всъщност тъкмо обратното е вяр-
но: нашият «опит» и нашето познание все повече се при-
способяват към обективното пространство и време, отра-
зявайки ги все по-правилно и по-дълбоко.

178



6. Свобода и необходимост

На стр. Î4Ô—141 от «Очерки» А. Луначарски при-
вежда разсъжденията на Енгелс в «Анти-Дюринг» по 
тоя въпрос и напълно се присъединява «към поразител-
ната по яснота и точност» характеристика на въпроса от 
Енгелс на съответната «дивна страница»*  на посоченото 
съчинение.

Дивно тук нма наистина много. И най-«дивното» е, 
че нито А. Луначарски, нито цялата сбирщина махисти, 
които искат да бъдат марксисти, «не са забелязали» гно-
сеологическото значение на Енгелсовите разсъждения за 
свободата и необходимостта. Че са чели, чели са и че са 
преписвали, преписвали са, но кое какво е не са разбрали.

Енгелс казва: «Хегел пръв правилно представи съот-
ношението между свободата и необходимостта. За него 
свободата е познаване на необходимостта. «Необходимост-
та е сляпа само доколкото тя не е разбрана.» Свободата 
се съдържа не във въображаемата независимост от зако-
ните на природата, а в познанието на тези закони и в 
основаната на това знание възможност планомерно да се 
заставят законите на природата да действуват за опреде-
лени цели. Това се отнася както до законите на външната 
природа, така и до законите, които управляват телесното 
и духовното битие на самия човек — два класа закони, 
които ние можем да отделяме един от друг най-многото 
в нашата представа, съвсем не в действителността. Свобо-
дата на волята следователно не означава нищо друго освен 
способността да се вземат решения с познаване на работата. 
Така че колкото по-свободно е съждението на човека по 
отношение на определен въпрос, с толкова по-голяма необ-
ходимост ще се определя съдържанието на това съжде-
ние. . . Свободата се състои в основаното на познаване 
природните необходимости (Naturnotwendigkeiten) гос-
подство над самите нас и над външната природа». . . 
(стр. 112—113 на петото немско издание)68.

Да разгледаме върху какви гносеологически предпо-
ставки е основано цялото това разсъждение.

* Луначарски казва: «. . .дивна страница на религиозна ико-
номика. Казвам така, рискувайки да предизвикам усмивка у не- 
религиозния читател.» Колкото и да са благи вашите намерения, 
др. Луначарски, вашето кокетиране с религията предизвиква пе 
усмивка, а отвращение67.

179



Първо, Енгелс признава от самото начало на своите 
разсъждения законите на природата, законите на външ-
ната природа, необходимостта от природата —т. е. всичко 
онова, което Мах, Авенариус, Петцолд и К° обявяват 
за «метафизика». Ако Луначарски би искал хубавичко 
да помисли над «дивните» разсъждения на Енгелс, той 
не би могъл да не забележи основното различие на мате-
риалистическата теория на познанието от агностицизма 
и идеализма, които отричат закономерността на приро-
дата или я обявяват само за «логическа» и т. н. и др. т.

Второ, Енгелс не се занимава с измисляне на «опре-
деления» за свободата и необходимостта, ония схоласти-
чески определения, които повече от всичко занимават 
реакционните професори (от рода на Авенариус) и техните 
ученици (от рода на Богданов). Енгелс взема познанието 
и волята на човека — от една страна, необходимостта от 
природата — от друга, и вместо всяко определение, 
всяка дефиниция, просто казва, че необходимостта от 
природата е първично, а волята и съзнанието на човека — 
вторично. Последните трябва по неизбежност и необхо-
димост да се приспособяват към първата; Енгелс смята 
това до такава степен самоочевидно, че не пилее излишни 
думи да разяснява своя възглед. Само руските махисти 
можеха да се оплакват от общото определение на мате-
риализма от Енгелс (природата е първично, съзнанието — 
вторично: спомнете си «недоуменията» на Богданов по 
тоя повод!) и в същото време да намират за «дивно» и 
«поразително точно» едно от частните приложения от 
Енгелс на това общо и основно определение!

Трето, Енгелс не се съмнява в съществуването на 
«сляпата необходимост». Той признава съществуването 
на необходимост, непозната от човека. Това съвсем ясно 
се вижда от приведения откъс. А между това, от гледи-
щето на махистите, как може човек да знае за съществу-
ването на онова, което той не знае? Да знае за съществу-
ването на непознатата необходимост? Нима това не е 
«мистика», не е «метафизика», не е признаване на «фе-
тиши» и «идоли», не е «кантианското непознаваемо нещо 
в себе си»? Ако махистите се бяха замислили, те не можеха 
да не забележат най-пълното тъждество в разсъжде-
нията на Енгелс за познаваемостта на обективната при-
рода на нещата и за превръщането на «нещото в себе си» 
в «нещо за нас», от една страна, и неговите разсъждения 

180



за сляпата, непознатата необходимост — от друга. Раз-
витието на съзнанието у всеки отделен човешки индивид 
и развитието на колективните знания на цялото човече-
ство ни показва на всяка крачка превръщането на непо-
знатото «нещо в себе си» в познато «нещо за нас», превръ-
щането на сляпата, непозната необходимост, «необходи-
мостта в себе си», в позната «необходимост за нас». Гно-
сеологически няма решително никаква разлика между 
едното и другото превръщане, защото основната гледна 
точка тук и там е една, именно: материалистическа, при-
знаване обективната реалност на външния свят и законите 
на външната природа, при което и тоя свят, и тия закони 
са напълно познаваеми за човека, но никога не могат да 
бъдат познати от него докрай. Ние не знаем необходи-
мостта в природата по отношение на метеорологическите 
явления и дотолкова ние неизбежно сме роби на времето. 
Но без да знаем тази необходимост, ние знаем, че тя съще-
ствува. Откъде е това знание? Оттам, откъдето е и зна-
нието, че нещата съществуват вън от нашето съзнание и 
независимо от него, именно: от развитието на нашите 
знания, което милиони пъти показва на всеки човек, че 
незнанието се сменява със знание, когато предметът дей-
ствува върху нашите сетивни органи, и обратно: знанието 
се превръща в незнание, когато възможността за такова 
действие е отстранена.

Четвърто, в приведеното разсъждение Енгелс явно 
прилага «салтовиталния» метод във философията, т. е. 
прави скок от теорията към практиката. Нито един от 
ония учени (и глупави) професори по философия, след 
които вървят нашите махисти, никога не си позволява 
подобни позорни за представителя на «чистата наука» 
скокове. У тях едно нещо е теорията на познанието, в 
което трябва някак по-хитро да се скърпят словесно 
«дефиниции», а съвсем друго нещо е практиката. У Енгелс, 
цялата жива човешка практика нахлува в самата теория 
на познанието, давайки обективния критерий на исти-
ната: докато ние не знаем закона на природата, той, като 
съществува и действува независимо, вън от нашето по-
знание, ни прави роби на «сляпата необходимост». Щом 
узнаем тоя закон, който действува (както хиляди пъти 
повтаря Маркс) независимо от нашата воля и от нашето 
съзнание, ние сме господари на природата. Господството 
над природата, което се проявява в практиката на чове-

181



чеството, е резултат на обективно-вярното отражение в 
главата на човека на явленията и процесите в природата, 
доказателство, че това отражение (в пределите на това, 
което ни показва практиката) е обективна, абсолютна, 
вечна истина.

Какво получаваме в крайна сметка? Всяка крачка в 
разсъждението на Енгелс, почти буквално всяка фраза, 
всяко положение са построени всецяло и изключително 
върху гносеологията на диалектическия материализъм, 
върху предпоставките, които удрят право в лицето всички 
махистки глупости за телата като комплекси от усещания, 
за «елементите», за «съвпадението на сетивната представа 
с вън от нас съществуващата действителност» и пр. и др. 
т. и пр. Без да се смущават ни най-малко от това, махи- 
стите захвърлят материализма, повтарят (â 1а Берман) 
изтърканите пошлости за диалектиката и същевременно 
още тук приемат с отворени обятия едно от приложенията 
на диалектическия материализъм! Те са черпели своята 
философия от еклектическата просяшка каша и продъл-
жават да угощават читателя със също такава каша. Те 
вземат късче от агностицизма и нещичко от идеализма у 
Мах, съединявайки това с късче от диалектическия мате-
риализъм на Маркс, и дрънкат, че тая попара била разви-
тие на марксизма. Те мислят, че ако Мах, Авенариус, 
Петцолд и всички други техни авторитети нямат ни най- 
малко понятие за решението на въпроса (за свободата и 
необходимостта) от Хегел и Маркс, това е най-чиста слу-
чайност: чисто и просто не били прочели еди-коя си стра-
ничка в еди-коя си книжка, а съвсем не, че тия «автори-
тети» бяха и си останаха кръгли невежи относно действи-
телния прогрес на философията през XIX век, бяха и си 
останаха философски обскуранти.

Ето ви разсъждението на един такъв обскурант, най- 
редовния професор по философия във Виенския универ-
ситет, Ернст Мах:

«Правилността на позицията на детерминизма или 
индетерминизма не може да бъде доказана. Само завър-
шената или доказано невъзможната наука би могла да 
реши този въпрос. Тук става дума за такива предпоставки, 
които ние внасяме (man heranbringt) при разглеждането 
на нещата в зависимост от това, приписваме ли на пре-
дишните успехи или несполуки па изследването повече 
или по-малко значителна субективна тёжест (subjeklÇ- 

182



ves Gewicht). Ho във време на изследването всеки мисли-
тел по необходимост е теоретически детерминист» («По-
знание и заблуждение», 2-ро немско издание, стр. 282-
283).

Нима това не е обскурантизъм, когато чистата теория
грижливо бива отделяна от практиката? Когато детерми-
низмът бива ограничаван в областта на «изследването»,
а в областта на морала, обществената дейност, във всички
останали области освен «изследването» въпросът се пре-
доставя на «субективната» оценка? В моя кабинет —
казва ученият педант — аз съм детерминист, а да се по-
грижи философът за цялостен, обхващащ и теорията, и
практиката мироглед, изграден върху детерминизма —
за това няма ни дума. Мах говори пошлости, защото
въпросът за съотношението на свободата и необходимостта
теоретически му е съвсем неясен.

«. . .Всяко ново откритие разкрива недостатъците на
нашето знание, показва незабелязан дотогава остатък
от зависимости» (283). . . Превъзходно! Този «остатък»
е именно «нещото в себе си», което нашето познание от-
разява все по-дълбоко? Нищо подобно: «. . .Така и онзи,
който в теорията защищава крайния детерминизъм, на
практика неизбежно трябва да си остава индетерминист»
(283). . . Ето че си поделиха по взаимно съгласие*:
теорията — на професорите, практиката — на теолозите!
Или: в теорията — обективизъм (т. е. «срамежлив» ма-
териализъм), в практиката — «субективен метод в социо-
логията»?8 Че на тая пошла философия съчувствуват
руските идеолози на еснафството, народниците, от «Лесе-
вич до Чернов, това не е чудно. Че хора, които искат да
бъдат марксисти, са се увлекли от подобна глупост, свен-
ливо прикривайки особено безсмислените изводи на Мах,
 ова вече е съвсем печално.
  Но по въпроса за волята Мах не се ограничава с бър-
котия половинчат агностицизъм, а отива много по-
далече. . . «Нашето усещане за глад — четем в «Меха-
никата» — не се отличава по същество от стремежа на
сярната киселина към цинка, нашата воля не се отличава
така много от налягането на камъка върху своята под-

* Мах в «Механиката»: «Религиозните мнения на хората си
остават строго частна работа, докато те не се опитват нито да ги
натрапват на други хсра, нито да ги прилагат към въпросите, които
се отнасят до друга област» (стр. 434 на френския превод).

183



порка.» «Ние ще се окажем по тоя начин по-близко до 
природата» (т. е. при подобен възглед), «без да става 
нужда да бъде разлаган човекът на непостижимо множест-
во мъгляви атоми или да се прави от света система от 
духовни съединения» (стр. 434 на френския превод). 
И тъй, не е нужен материализъм («мъгляви атоми» или 
електрони, т. е. признаване обективната реалност на 
материалния свят), не е нужен и такъв идеализъм, който 
би признавал света за «инобитие» на духа, но е възможен 
идеализъм, който признава света за воля\ Ние стоим 
по-горе не само от материализма, но и от идеализма на 
«някакъв' си» Хегел, но ние не се отказваме да пококе- 
тираме с идеализма в духа на Шопенхауер! Нашите ма-
хисти, които си дават вид на оскърбена невинност при 
всяко споменаване за близостта на Мах до философския 
идеализъм, са предпочели и тук просто да замълчат за 
тоя деликатен пункт. А при това във философската лите-
ратура е трудно да се срещне изложение на възгледите 
иа Мах, в което да не се отбелязва неговата склонност 
към Willensmetaphysik, т. е. към волунтаристическия 
идеализъм. Това посочваше Ю. Бауман*  — и възразява-
щият му махист X. Клайнпетер не опровергаваше този 
пункт и заявяваше, че Мах, разбира се, «е по-близо до 
Кант и Беркли, отколкото до господствуващия в природо-
знанието метафизически емпиризъм» (т. е. до стихийния 
материализъм; пак там, Bd. 6, S. 87). Това посочва и 
Е. Бехер, който отбелязва, че ако Мах на някои места 
признава волунтаристическата метафизика, на други 
се отрича от нея, това свидетелствува само за произвол-
ността на неговата терминология; всъщност близостта 
на Мах към волунтаристическата метафизика е несъмне-
на**.  Примес от тая метафизика (т. е. от идеализма) с 
«феноменологията» (т. е. с агностицизма) признава и 
Лука***.  Това същото посочва и В. Вунд****.  Че Мах 

* «Archiv für systematische Philosophie», 1898, II, Bd. 4, S. 63 
(«Архив за систематическа философия», 1893, II, т. 4, стр. 63. Ред,)' 
статията за философските Ьъзгледи на Мах.

** Erich Becher. «The Philosophical Views of E. Mach» във 
«Philosophical Review», vol. XIV, 5, 1905, pp. 536, 546, 547, 548 
(Ерих Бехер, «Философските възгледи на Е. Max» — във «Фи-
лософски преглед», т. XIV, 5, 1905, стр. 536, 546, 547, 548. Ред.),

♦**  Е. Lucka. «Das Erkenntnisproblem und Machs «Analyse 
der Empfindungen»» в «Kantstudien», Bd. VIII, 1903, S. 400.

**** «Systematische Philosophie», Lpz„ 1907, S. 131.

184



е феноменалист, «не чужд на волунтаристическия идеали-
зъм», това констатира и ръководството по история на 
най-новата философия от Юбервег-Хайнце*.

С една дума, еклектицизмът на Мах и неговата склон-
ност към идеализма са ясни за всички освен за руските 
махисти.

• «Grundriß der Geschichte der Philosophie!, Bd. 4, 9. 
Auflage, Brl., 1903, S. 250 («Очерк по история на философията», 
т. 4, 9 изд., Берлин, 1903, стр. 250. Ред.).



Глава IV

Философските идеалисти като съратници
и приемници на емпириокритицизма

Досега ние разглеждахме емпириокритицизма, взет
отделно. Сега следва да хвърлим поглед върху неговото
историческо развитие, върху неговата връзка и съотно-
шение с другите философски направления. На първо
място тук изпъква въпросът за отношението на Мах и
Авенариус към Кант.

1. Критика на кантианството отляво и отдясно

И Мах, и Авенариус излизат на философското по-
прище през 70-те години на миналия век, когато в гер-
манската професорска среда е на мода повикът: «назад
към Кант!». И двамата основоположници на емпирио-
критицизма в своето философско развитие изхождат
именно от Кант. «С най-голяма благодарност аз трябва да
призная — пише Мах, — че именно неговият (на Кант)
критически идеализъм беше изходен пункт на цялото мое
критическо мислене. Но да му оставам верен аз не можех.
Твърде скоро аз отново се върнах към възгледите на
Беркли» и след това «стигнах до възгледи, близки до
възгледите на Юм. . . Аз и сега смятам Беркли и Юм
много по-последователи и мислители, отколкото ^Кант»
(«Анализ ощущений», стр. 292).

И така, Мах признава напълно определено, че за-
почнал с Кант, той е тръгнал по лини       Беркли и
Юм. Да видим Авенариус.  

В своите «Пролегомени към «Критика на чистия
опит»» (1876) Авенариус още в предговора отбелязва, че
думите «Критика на чистия опит» показват неговото от-
ношение към Кантовата «Критика на чистия разум»
«и, разбира се, отношението му на антагонизъм» към Кант

186



(S. IV, изд. 1876 г.). В какво се състои този антагонизъм 
на Авенариус към Кант? В това, че Кант по мнението 
на Авенариус недостатъчно е «очистил опита». Това 
именно «очистване на опита» разглежда Авенариус в 
своите «Пролегомени» (§§ 56, 72 и мн. др.). От какво «очи-
ства» Авенариус Кантовото учение за опита? Първо, от 
априоризма. «Въпросът — казва той в § 56, — дали не 
следва от съдържанието на опита да се отстранят като 
излишни «априорните понятия на разума» и да се съз-
даде по такъв начин предимно чист опит, доколкото 
зная, се поставя тук за пръв път.» Ние вече видяхме, 
че Авенариус «очисти» по такъв начин кантианството от 
признаването на необходимостта и причинността.

Второ, той очиства кантианството от допускането на 
субстанция (§ 95), т. е. на нещо в себе си, която по мне-
нието на Авенариус «не е дадена в материала на действи-
телния опит, а се внася в него от мисленето».

Ние сега ще видим, че това определение от Авена-
риус на своята философска линия съвпада изцяло с опре-
делението на Мах, като се отличава само с предвзетостта 
на изразите. Но отначало трябва да отбележим, че Авена-
риус казва явна неистина, че той в 1876 г. за пръв път 
бил поставил въпроса «за очистване на опита», т. е. за 
очистване на Кантовото учение от априоризма и от до-
пускането нещото в себе си. Всъщност развитието на нем-
ската класическа философия създава веднага след Кант 
критика на кантианството в такова именно направление, 
в каквото я повежда Авенариус. Това направление в 
немската класическа философия е представено от Шулце- 
Енезидем, привърженик на юмовския агностицизъм, и 
от И. Г. Фихте, привърженик на берклианството, т. е. 
на субективния идеализъм. Шулце-Енезидем в 1792 г. 
критикува Кант именно за допускането на априоризъм 
(1. с., S. 56, 141 и мн. др.) и на нещото в себе си. Ние, 
скептиците или привържениците на Юм — казва Шул-
це, — отхвърляме нещото в себе си като излизащо вън 
«от пределите на всеки опит» (S. 57). Ние отхвърляме 
обективното знание (25); ние отричаме, че пространството 
и времето съществуват реално вън от нас (100); ние от-
хвърляме наличността в опита на необходимост (112), 
на причинност, на сила и т. н. (113). На тях не може да 
се приписва «реалност вън от нашите представи» (114), 
Кант доказва априорността «догматически», като казва 

,1$7



че щом ние не можем да мислим иначе, значи има априорен 
закон на мисленето. «От този довод — отговаря Шулце 
на Кант — отдавна са се ползували във философията, 
за да докажат обективната природа на онова, което се 
намира вън от нашите представи» (141). Като се разсъж-
дава така, може да се припише причинност на нещата в 
себе си (142). «Опитът никога не ни говори (wir erfahren 
niemals), че действието на обективните предмети върху 
нас произвежда представи», и Кант съвсем не е доказал, 
«че това нещо, което се намира вън от нашия разум, 
трябва да се признае за нещо в себе си, различно от на-
шето усещане (Gemüt). Усещането може да се мисли 
като единствена основа на цялото наше познание» (265). 
Кантовата критика на чистия разум «слага в основата на 
своите разсъждения предпоставката, че всяко познание 
започва с действието на обективни предмети върху на-
шите сетивни органи (Cemüt), а след това сама оспорва 
истината и реалността на това положение» (266). Кант 
не е опровергал в нищо идеалиста Беркли (268—272).

Оттук се вижда, че юмистът Шулце отхвърля Канто- 
вото учение за нещото в себе си като непоследователна 
отстъпка на материализма, т. е. на «догматическото» 
твърдение, че в усещането ни е дадена обективна реал-
ност, или другояче: че нашите представи се пораждат от 
действието на обективни (независими от нашето съзнание 
предмети върху нашите сетивни органи. Агностикът 
Шулце упреква агностика Кант за това, че допускането 
на нещото в себе си противоречи на агностицизма и води 
към материализъм. Също така — само че още по-реши- 
телно — критикува Кант субективният идеалист Фихте, 
като казва, че допускането на независимо от нашето Аз 
нещо в себе си от страна на Кант е «реализъм» (Werke, 
I, S. 483) и че Кант «неясно» различава «реализма» от 
«идеализма». Фихте вижда крещяща непоследователност 
у Кант и кантианците в това, че те допускат нещото в 
себе си като «основа на обективната реалност» (480), 
като изпадат по такъв начин в противоречие с критиче-
ския идеализъм. «У вас — възклицава Фихте по адрес 
на реалистическите тълкуватели на Кант — земята стои 
върху кита, а китът — върху земята. Вашето нещо в 
себе си, което е само мисъл, въздействува върху нашето 
Лз1> (483).

И така, Авенариус дълбоко се заблуждава, като си 

188



въобразява, че той «за пръв път» бил предприел «очист-
ване на опита» у Кант от априоризма и от нещото в себе 
си и че с това създавал «нова» насока на философията. 
Всъщност той продължава старата линия на Юм и Бер-
кли, Шулце-Енезидем и И. Г. Фихте. Авенариус си въоб-
разява, че той «очиства опита» изобщо. Всъщност той 
само очиства агностицизма от кантианството. Той 
се бори не против агностицизма на Кант (агностициз- 
мът е отричане на обективната реалност, дадена ни в 
усещането), а за по-чист агностицизъм, за премахване 
на онова противоречащо на агностицизма допускане на 
Кант, че има нещо в себе си, макар и непознаваемо» инте- 
лигибилно, отвъдно, че има необходимост и причинност, 
макар и априорна, дадена в мисленето, а не в обективната 
действителност. Той се бори с Кант не отляво, както се 
борят против Кант материалистите, а отдясно, както се 
борят с Кант скептиците и идеалистите. Той си въобра-
зява, че върви напред, а всъщност отива назад към оная 
програма за критика на Кант, която Куно Фишер, гово-
рейки за Шулце-Енезидем, сполучливо изразява с думите: 
«Критиката на чистия разум, след като се извади от нея 
чистият разум» (т. е. априоризмът), «е скептицизъм. Кри-
тиката на чистия разум, след като се извади от нея не-
щото в себе си, е берклиански идеализъм.» («История на 
новата философия», нем. издание 1869 г., т. V, стр. 115).

Тук ние стигнахме до един от най-куриозните епизоди 
на цялата наша «махиада», на целия поход на руските 
махисти против Енгелс и Маркс. Най-новото откритие на 
Богданов и Базаров, Юшкевич и Валентинов, за което те 
тръбят на хиляди гласа, е, че Плеханов прави «злополуч-
ния опит да помири Енгелс с Кант с помощта на компро-
мисното, едва-едва познаваемото нещо в себе си» («Очер-
ки», стр. 67 и мн. др.). Това откритие на нашите махисти 
разкрива пред нас наистина бездънната пропаст на най- 
безбожиа бъркотия, на най-чудовищно неразбиране и на 
Кант, и на целия ход на развитието на немската класиче-
ска философия.

Основната черта на Кантовата философия е прими- 
ряването на материализма с идеализма, компромисът 
между единия и другия, съчетаването в една система на 
разнородни, противоположни философски направления. 
Когато Кант допуска, че на нашите представи съответ-
ствува нещо извън нас, някакво нещо в себе си, тук Кант 

189



é Материалист. Когато той обявява това нещо в себе ей 
за непознаваемо, трансцендентно, отвъдно, Кант се про-
явява като идеалист. Като признава опита, усещанията 
за единствен източник на нашите знания, Кант насочва 
своята философия по линията на сенсуализма, а чрез 
сенсуализма при известни условия и на материализма. 
Когато смята, че пространството, времето, причинността 
и т. н. са априорни, Кант насочва своята философия по 
посока на идеализма. Заради тази половинчатост на Кант 
против него безпощадно са водили борба и последовател-
ните материалисти, и последователните идеалисти (а 
също така и «чистите» агностици, юмистите). Материа- 
листите обвиняват Кант за неговия идеализъм, опровер-
гават идеалистическите черти на неговата система, доказ-
ват познаваемостта, отсамността на нещото в себе си, 
липсата на принципна разлика между него и явлението, 
необходимостта да се извлича причинността и др. т. не 
от априорните закони на мисълта, а от обективната дей-
ствителност. Агностиците и идеалистите обзиняват Кант, 
че като допуска нещото в себе си, прави отстъпка на мате-
риализма, «реализма» или «наивния реализъм», при което 
агностиците освен нещото в себе си отхвърлят и априо-
ризма, а идеалистите искат последователно извличане от 
чистата мисъл не само на априорните форми на съзер-
цанието, а на целия свят изобщо (като разтягат човеш-
кото мислене до абстрактното Аз, или до «абсолютната 
идея», или до универсалната воля и т. н. и др. т.). И ето 
нашите махисти, «без да забележат», че са си взели за 
учители хора, които са критикували Кант от гледната 
точка на скептицизма и идеализма, почнаха да си раз-
дират ризите и да посипват главите си с пепел, когато 
видяха чудовищните хора, които критикуват Кант от 
диаметрално противоположна гледна точка, които от-
хвърлят в системата на Кант и най-малките елементи 
на агностицизъм (скептицизъм) и идеализъм, които до-
казват, че нещото в себе си е обективно реално, напълно 
познаваемо, отсамно, че принципно с нищо не се отличава 
от явлението, че се превръща в явление на всяка стъпка 
от развитието на индивидуалното съзнание на човека и 
на колективното съзнание на човечеството. Караул! — 
закрещяха те — това е незаконно смесване на материа-
лизма с кантианството!

Когато чета уверенията на нашите махисти, че те много 

190



по-последователно и по-решително, отколкото някакви 
си остарели материалисти критикуват Кант, на мен 
винаги ми се струва, че в нашата компания е наминал 
Пуришкевич и крещи: аз много по-последователно и по- 
решително от вас критикувах кадетите60, господа марк-
систи! Не ще и дума, г. Пуришкевич, последователните в 
политиката хора могат и винаги ще критикуват кадетите 
от диаметрално противоположни гледища, но не трябва 
все пак да се забравя, че вие критикувахте кадетите 
затова, че са премного демократични, а ние —за това, че са 
недостатъчно демократични. Махистите критикуват Кант 
за това, че той е премного материалист, а ние го критику-
ваме за това, че той е недостатъчно материалист. Махи-
стите критикуват Кант отдясно, а ние — отляво.

Като образци на първия род критика в историята на 
класическата немска философия служат юмистът Шулце 
и субективният идеалист Фихте. Както ние вече видяхме, 
те се стараят да изтребят «реалистичните» елементи на 
кантианството. Точно така както Шулце и Фихте крити-
куват самия Кант, така юмистите емпириокритици и 
субективните идеалисти иманенти критикуват немските 
неокантианци от втората половина на XIX век. Същата 
линия на Юм и Беркли се проявява в едва подновено 
словесно одеяние. Мах и Авенариус упрекват Кант не 
за това, че той недостатъчно реално, недостатъчно мате-
риалистично гледа на нещото в себе си, а за това, че той 
допуска неговото съществуване; — не за това, че той се 
отказва да извежда причинността и необ<одимостта на 
природата от обективната действителност, а за това, 
че той изобщо допуска някаква причинност и необходи-
мост (освен, разбира се, чисто «логическа»). Иманентите 
вървят в крак с емпириокритиците, като критикуват 
Кант също от юмистка и берклианска гледна точка. На-
пример Леклер в 1879 г. в същото това съчинение, в което 
той възхвалява Мах като бележит философ, упреква 
Кант в «непоследователност и податливост (Connivenz) в 
посока на реализма», които са намерили израз в поня-
тието «нещо в себе си», тоя «номинален остатък (Resi-
duum) от вулгарния реализъм» «(Der Real, der mod. 
Nat. etc», S. 9*).  Леклер нарича материализма вулгарен 

* — «Der Realismus der modernen Naturwissenschaft im Li-
chte der von Berkeley und Kant angebahnten Erkenntniskritik», 

191



реализъм, «за да бъде по-силно». «По наше мнение 
пише Леклер — трябва да се отстранят всички ония 
съставни части от Кантовата теория, които клонят, в 
посока на realismus vulgaris, като непоследователност и 
хибриден (zwitterhaft) продукт от гледището на -идеа-
лизма» (41). «Непоследователностите и противоречията» 
в учението на Кант произтичат «от смесването (Verquik- 
kung) на идеалистическия критицизъм с непревъзмог- 
натите остатъци на реалистическата догматика» (170). 
Реалистическа догматика Леклер нарича материализма.

Друг иманент, Йоханес Ремке, упреква Кант за това, 
че той чрез нещото в себе си реалистически се разграни-
чава от Беркли (Johannes Rchmke: «Die Welt als Wahr-
nehmung und Begriff», Brl., 1880, S. 9.*).  «Философска-
та дейност на Кант има по същество полемичен характер: 
чрез нещото в себе си той насочва своята философия 
против немския рационализъм (т. е. против стария фиде- 
изъм на XVIII век), «а чрез чистото съзерцание — против 
английския емпиризъм» (25). «Аз бих сравнил Кантовото 
нещо в себе си с подвижен капан, поставен над яма: 
нещичкото изглежда невинно и безопасно, а стъпиш ли 
върху него — и внезапно падаш в пропастта на света в 
себе си» (27). Ето за какво не обичат Кант съратниците на 
Мах и Авенариус, иманентите: за това, че той в известно 
отношение се приближава към «пропастта» на материа-
лизма!

А ето ви образци на критикуване Кант отляво. Фойер-
бах упреква Кант не за «реализма», а за идеализма, като 
нарича неговата система «идеализъм върху базата на 
емпиризма» (Werke, II, 296).

Ето особено важно разсъждение на Фойербах за 
Кант: «Кант казва: «Ако ние разглеждаме предметите 
на нашите усещания като прости явления — както и 
трябва да ги разглеждаме, — с това именно ние при-
знаваме, че в основата на явленията лежи нещото в себе 
си, макар и да не знаем как е то устроено само по себе си, 
а знаем само неговите явления, т. е. оня начин, по който 
това неизвестно нещо влияе (affiziert) върху нашите се-
тива. Следователно с това, че приема битието на явленията,

S. 9 — «Реализмът на съвременното природознание в светлината на 
берклианско-кантианската критика на познанието», стр. 9. Ред.

* — Йоханес Ремке. «Светът като възприятие и понятие», 
Берлин, 1880, стр. 9. Ред.

192



нашият разум признава също така битието на нещата в 
себе си; и дотолкова ние можем да кажем» че да си пред-
ставяме такива същности, които лежат в основата на 
явленията» т. е. които са само мислени същности, не само 
е позволено, но е и необходимо»». . . Като избира такова 
място у Кант, където нещото в себе си се разглежда просто 
като мислено нещо, мислена същност, а не реалност, 
Фойербах насочва именно върху това цялата своя кри-
тика. «. . . Следователно — казва той — предметите на 
усещанията, предметите на опита за разума са само 
явления, а не истина. . .» «Мислените същности, виждате 
ли, не са действителни обекти за разума! Кантовата фи-
лософия е противоречие между субекта и обекта, същ-
ността и съществуването, мисленето и битието. Същност-
та се пада тук на разума, съществуването — на усеща-
нията. Съществуването без същност» (т. е. съществува-
нето на явленията без обективна реалност) «е просто 
явление — сетивни неща; същност без съществуване — 
това са мислени същности, наумени; те могат и трябва 
да се мислят, но на тях не им достига съществуване — 
поне за нас, — не им достига обективност; те са неща 
в себе си, истински неща, но те не са действителни неща. . . 
Какво противоречие: да се отделя истината от действи-
телността, действителността от истината!» (Werke, II, 
S. 302—303). Фойербах упреква Кант не за това, че той 
допуска нещата в себе си, а за това, че той не допуска 
тяхната действителност, т. е. обективната реалност, за 
това, че той ги смята за проста мисъл, за «мислени същ-
ности», а не за «същности, които съществуват», т. е 
за реални, действително съществуващи. Фойербах упреква 
Кант в отстъпление от материализма.

«Кантовата философия е противоречие — пише Фойер-
бах на 26 март 1858 г. на Болин, — тя води с неизбежна 
необходимост към Фихтевия идеализъм или към сенсуа-
лизма»; първият извод «принадлежи на миналото», вто-
рият — «на настоящето и бъдещето» (Grün, 1. с.*,  II, 
49). Ние вече видяхме, че Фойербах защищава обективния 
сенсуализъм, т. е. материализма. Новият поврат от Кант 
към агностицизма и идеализма, към Юм и Беркли, е не-
съмнено реакционен дори от гледна точка на Фойербах. 
И неговият горещ последовател Албрехт Pay, който заед-

* — Грюн, в цитираното място. Ред.

13 В. И. Ленин, т. 3 193



ио с Достойнствата на Фойербах възприема неговите 
недостатъци, превъзмогнати от Маркс и Енгелс, крити-
кува Кант изцяло в духа на своя учител: «Философията на 
Кант е амфиболия (двусмислеиост), тя е и материализъм, 
и идеализъм и в тая й двойствена натура се намира ключът 
към нейната същност. Като материалист или емпирист 
Кант не може да не признае, че нещата имат битие (Wesen-
heit) извън нас. Но като идеалист той не можеше да се 
избави от предразсъдъка, че душата е нещо съвсем раз-
лично от сетивните неща. Съществуват действителни 
неща и човешки дух, който постига тия неща. Но по какъв 
начин тоя дух се приближава към напълно различните 
от него неща? Кантовият фокус е следният: духът има 
известни познания a priori, благодарение на които нещата 
трябва да му се явяват така» както те му се явяват. Сле-
дователно обстоятелството, че ние разбираме нещата 
така, както ние ги разбираме, е наше творение. Защото 
духът, който живее у нас, не е нищо друго освен дух 
божи, и както бог е създал света от нищо, така и човеш-
кият дух създава от нещата нещо такова, което нещата 
сами по Себе си не са. По такъв начин на действителните 
неща Кант гарантира битието им като на «неща в себе си». 
Душата е необходима на Кант, защото безсмъртието е 
за него нравствен постулат. «Нещото в себе си, госпо-
да — казва Рау по адрес на неокантианците изобщо и на 
объркания А. Ланге, който фалшифицира «Историята 
на материализма» по-специално, — е онова, което отделя 
идеализма на Кант от идеализма на Беркли: то образува 
мост от идеализма към материализма. — Такава е моята 
критика на Кантовата философия и нека опровергае 
тази критика, който може. . . За материалиста разли-
чаването на познанията a priori от «нещото в себе си» 
е съвсем излишно: той никъде не прекъсва постоянните 
връзки в природата, не смята материята и духа за коренно 
различни помежду си неща, а само за страни на едно и 
също нещо и поради това не се нуждае от никакви особени 
фокуси, за да приближи духа към нещата.»*

Освен това Енгелс, както видяхме, упреква Кант за 

* Albrecht Rau. Ludwig Feuerbach’s Philosophie, die Natur-
forschung und die philosophische Kritik der Gegenwart, Leipzig, 
1882, SS. 87—89 (Албрехт Pay. «Философията на Лудвиг Фойер-
бах, съвременното природознание и съвременната философска 
критика», Лайпциг, 1882, стр. 87—89. Ред.).

194



това, че той е агностик, а не за това, че отстъпва от по-
следователния агностицизъм. Енгелсовият ученик Лафарг 
полемизираше в 1900 г. по следния начин против канти- 
анците (към които принадлежеше тогава и Шарл Рапо-
порт):

«. . .В началото на XIX век нашата буржоазия, след 
като завършва делото на революционното разрушение, 
започва да отрича своята волтерианска философия; на 
мода излиза пак католицизмът, който Шатобриан укра-
сява (peinturlurait) с романтични краски, а Себастиан 
Мерсе импортира Кантовия идеализъм, за да доубие 
материализма на енциклопедистите, пропагандаторите на 
който са били гилотинирани от Робеспиер.

В края на XIX век, който в историята ще носи името 
век на буржоазията, интелигентите се опитват с помощта 
на Кантовата философия да разгромят материализма на 
Маркс и Енгелс. Това реакционно движение започва в 
Германия — нека го кажем, не в обида на нашите социа-
листи интегралисти, които биха искали да припишат 
цялата чест на основателя на тяхната школа, на Малон. 
Малой всъщност сам излиза от школата на Хьохберг, 
Бернщайн и други ученици на Дюринг, които започват 
да реформират марксизма в Цюрих» (Лафарг говори за 
известното идейно движение в немския социализъм през 
втората половина на 70-те години па миналия век81). 
Трябва да се очаква, че Жорес, Фурниер и нашите инте-
лигенти също ще ни поднесат Кант, когато усвоят неговата 
терминология. .. Рапопорт греши, когато ни уверява, 
че за Маркс «съществува тъждество между идеята и 
реалността». Преди всичко пие не употребяваме никога 
подобна метафизическа фразеология. Идеята е също 
реална, както и обектът, на който тя е отражение в мо-
зъка. . . За да развлека (récréer) малко другарите, които 
са принудени да се запознават с буржоазната философия, 
аз ще изложа в какво се състои тази знаменита проблема, 
която толкова силно занимава спиритуалистическите 
умове. . .

Работникът, който яде колбаса и получава 5 франка 
на ден, знае много добре, че господарят го ограбва и че 
той се храни със свинско месо; че господарят е крадец 
и че колбасата е приятна на вкус и хранителна за тялото. — 
Нищо подобно — казва буржоазният софист, все едно 
наричат ли го Пирон, Юм или Кант, — мнението на ра-

195



ботника по тоя въпрос е негово лично, т. е. субективно 
мнение; той би могъл със също такова право да мисли, 
че господарът е негов благодетел и че колбасата е напра-
вена от нарязана кожа, защото той не може да знае не-
щата в себе си. . .

Въпросът е поставен невярно и в това именно се състои 
неговата трудност. . . За да познае обекта, човек трябва 
най-напред да провери не го ли мамят неговите сетива. . . 
Химиците отидоха по-нататък, проникнаха във вътреш-
ността на телата, анализираха ги, разложиха ги на техните 
елементи» след това извършиха обратна процедура, т. е. 
синтез, съставиха тела от техните елементи: от момента, 
от който човек се оказва в състояние от тия елементи да 
произвежда неща за своя употреба, той може, както казва 
Енгелс, да смята, че знае нещата в себе си. Християнският 
бог, ако той би съществувал и ако той би създал света, 
не би направил нищо повече.»*

Ние си позволихме да приведем тази дълга извадка, 
за да покажем как Лафарг е разбрал Енгелс и как той 
критикуваше Кант отляво не за ония страни на кантиан- 
ството, с които то се отличава от юмизма, а за ония, които 
са общи и на Кант, и на Юм, не за допускането на не-
щото в себе си, а за недостатъчно материалистическия 
възглед за него.

Най-после и К. Кауцки в своята «Етика» критикува 
Кант също от гледна точка, диаметрално противополож-
на на юмизма и берклианството. «В свойствата на моята 
зрителна способност — пише той против гносеологията 
на Кант — лежи това, че аз виждам зелено, червено, 
бяло. Но това, че зеленото е нещо по-друго от червеното, 
свидетелствува за нещо, което се намира вън от мене, 
за действителна разлика между нещата. . . Съотноше-
нията и различията на самите неща, които ми посочват 
отделните представи в пространството и времето. . ., 
са действителни съотношения и различия на външния 
свят; те не се обуславят от характера на моята познава-
телна способност. . . в такъв случай» (ако беше вярно 
учението на Кант за идеалността на времето и простран-
ството) «за света извън нас ние не бихме могли да знаем 

* Paul Laforgue. «Le matérialisme de Marx et l'idéalisme de 
Kant» в «Le Socialiste» 62 от 25 февруари 1900 г. (Пол Лафарг 
«Материализмът на Маркс и идеализмът на Цант> в «Социалист» 
Ред.).

196



нищо, не бихме могли да знаем дори това, че той съще-
ствува» (стр. 33—34 на руския превод).

И така, цялата школа на Фойербах, на Маркс и Енгелс 
тръгва от Кант наляво, към пълно отричане на всеки 
идеализъм и всеки агностицизъм. А нашите махисти 
тръгнаха след реакционното направление във филосо-
фията, след Мах и Авенариус, които критикуват Кант 
от юмистка и берклианска гледна точка. Разбира се, да 
върви подир какъвто си иска идеен реакционер е свято 
право на всеки гражданин и особено на всеки интели-
гент. Но ако хора, скъсали радикално със самите основи 
на марксизма във философията, започват след това да се 
въртят» да бъркат, да усукват, да уверяват, чете са «също» 
марксисти във философията, че те «почти» са съгласни 
с Маркс и че само мъничко са го «допълнили», това е 
вече съвсем неприятно зрелище.

2. За това, как «емпириосимволистът» Юшкевич 
се посмя над «емпириокритика» Чернов

«Смешно е, разбира се, да гледаш — пише г. П. Юш-
кевич — как г. Чернов иска да направи от агностическия 
позитивист-коптист и спенсерианец Михайловски предтеча 
на Мах и Авенариус» (1. с.» стр. 73).

Смешно е тук преди всичко поразителното невеже-
ство на г. Юшкевич. Както и всички ворошиловци, той 
прикрива това невежество с куп учени думи и имена. 
Цитираната фраза се намира в параграфа, посветен на 
отношението на махизма към марксизма. И заел се да 
разсъждава по това, г. Юшкевич не знае, че за Енгелс 
(както и за всеки материалист) и привържениците на 
Юмовата линия, и привържениците на Кантовата линия 
са еднакво агностици. Затова да се противопоставя агно- 
стицизмът на махизма изобщо, когато дори Мах сам се 
признава за привърженик на Юм, значи да си просто 
философски неграмотен. Думите «агностически позити-
визъм» са също така нелепи, защото позитивисти наричат 
себе си именно привържениците на Юм. Г-н Юшкевич, 
който си е взел за учител Петцолд» трябваше да знае, 
че Петцолд направо отнася емпириокритицизма към 
позитивизма. Най-после, да се преплитат имената на 
Огюст Конт и Хърбърт Спенсър е също нелепо, защото 

197



марксизмът отхвърля не онова, с което един позитивист 
се отличава от друг, а онова, което е общо у тях, онова, 
което прави философа позитивист за разлика от мате-
риалиста.

Целият този сбор от думи е бил нужен на нашия Во-
рошилов, за да «омагьоса» читателя, да го оглуши със 
звъна на думите, да му отвлече вниманието >/л същината 
на работата към нищожни дреболии. А тази същина се 
състои в коренното различие на материализма от цялото 
широко течение на позитивизма, вътре в което се на-
мират и Ог. Конт, и X. Спенсър, и Михайловски, и ре-
дица неокантианци, и Мах с Авенариус. Тази същина 
на въпроса с най-пълна определеност изразява Енгелс 
в своя «Л. Фойербах», когато той отнася всички кантианци 
и юмисти от онова време (т. е. от 80-те години на миналия 
век) към лагера на жалките еклектици, дребнавци (Floh-
knacker, буквално: който чука бълхи) и др. т.вз За кого 
могат и за кого трябва да се отнесат тия характеристики — 
за това нашите ворошиловци не са пожелали да помислят. 
И понеже те не умеят да мислят, ние ще им приведем 
едно нагледно съпоставяне. Енгелс не привежда никакви 
имена, когато и в 1888, и в 1892 г. говори за кантианците 
и юмистите изобщо®4. Единствената книга, на която се 
позовава Енгелс, е съчинението на Щарке за Фойербах, 
което Енгелс разглежда. «Щарке — казва Енгелс — 
усърдно се старае да защити Фойербах от нападките и 
ученията на ония доценти, които вдигат шум сега в Гер-
мания под името философи. За хора, които се интересуват 
от изродилото се потомство па класическата немска фило-
софия, това, разбира се, е важно; на самия Щарке това 
е могло да изглежда необходимо. Но ние ще пощадим 
читателя» («Ludwig Feuerbach», S. 25e5).

Енгелс иска да «пощади читателя», т. е. да избави 
социалдемократите от приятното познанство с изроди-
лите се дърдорковци, наричащи себе си философи. Кои 
са именно тези представители на «изродилото се потом-
ство»?

Разтваряме книгата на Щарке (С. N. Starke: «Lud-
wig Feuerbach», Stuttgart, 1885*)  и четем постоянните 
позовавания на привържениците на Юм и Кант. От тия 
две линии Щарке отделя Фойербах. При това Щарке 

* — К. Н. Щарке. «Лудвиг Фойербах», Щутгарт, 1885. Ред.

198



цитира А. Рил, Винделбанд, А. Ланге (SS. 3, 18—19, 
127 и сл. у Щарке).

Разтваряме книгата на Р. Авенариус «Човешкото 
понятие за света», излязла в 1891 г., и четем на стр. 120 
от първото немско издание: «Крайният резултат на нашия 
анализ се намира в съответствие — макар и не абсо-
лютно (durchgehend), съобразно с различието на гледните 
точки — с онова, до което са дошли други изследова-
тели, като например Е. Лаас, Е. Мах, А. Рил, В. Вунд. 
Срв. също и Шопенхауер.»

Над кого се е смял нашият Ворошилов-Юшкевич?
Авенариус ни най-малко не се съмнява в своята прин-

ципна близост — не по частен въпрос, а по въпроса за 
«крайния резултат» на емпириокритицизма — с кантиан- 
ците Рил и Лаас, с идеалиста Вунд. Мах той споменава 
между двама кантианци. И наистина, нима това нее 
една компания, щом Рил и Лаас нагласят Кант според 
Юм, а Мах и Авенариус нагласят Юм според Беркли?

Чудно ли е, че Енгелс е искал да «пощади» немските 
работници, да ги избави от близко познанство с цялата 
тая компания от доценти, «чукащи бълхи»?

Енгелс е умеел да щади немските работници, а воро- 
шиловци не щадят руския читател.

Необходимо е да отбележим, че еклектическото по 
същината си съединение на Кант с Юм или на Юм с Берк-
ли е възможно, тъй да се рече, в разни пропорции с пре-
димно подчертаване ту един, ту друг елемент на смеси-
цата. По-горе ние видяхме например, че само един ма-
хист, X. Клайнпетер, открито признава себе си и Мах за 
солипсисти (т. е. за последователни берклианци). Напро-
тив, юмизма във възгледите на Мах и Авенариус подчер-
тават мнозина техни ученици и привърженици: Петцолд, 
Вили, Пирсън, руският емпириокритик Лесевич, фран-
цузинът Анри Делакроа*  и др. Ще приведем един пример 
с особено големия учен, който във философията също 
съединява Юм с Беркли, но пренася ударението върху 

* «Bibliothèque du congrès international de philosophie», vol 
IV, Henri Delacroix. «David Hume et la philosophie critique» 
(«Библиотека на международния философски конгрес», т. IV. 
Анри Делакроа. «Давид Юм и критическата филсссфия». Ред.) 
Към привържениците на Юм авторът отнася Авенариус и иманен- 
тите в Германия, Ш. Ренувие и неговата школа («неокрнтицистите») 
във Франция.

199



материалистическите елементи на тази смесица. Това е, 
знаменитият английски природоизследовател Т. Хъксли, 
който пусна в ход термина «агностик» и когото несъмнено 
преди всичко и най-вече е имал предвид Енгелс, когато 
говори за английския агностицизъм. Енгелс в 1892 г. 
нарече тоя тип агностици «срамежливи материалисти»66. 
В книгата си «Натурализъм и агностицизъм» англий-
ският спиритуалист Джеймс Уорд, нападайки преди всич-
ко «научния вожд на агностицизма» (vol. II, р. 229) — 
Хъксли, потвърждава оценката на Енгелс, като казва: 
«У Хъксли уклонът към признаване първенството на 
физическата страна» (на «редицата елементи», според 
Мах) «е изразен често толкова силно, че тук изобщо едва 
ли може да се говори за паралелизъм. Въпреки че Хъксли 
извънредно горещо отхвърля прозвището материалист 
като позорно за неговия неопетнен агностицизъм, аз не 
зная друг автор, който повече да заслужава това проз-
вище» (vol. II, р. 30—31). И Джеймс Уорд привежда 
такива изказвания на Хъксли в потвърждение на своето 
мнение: «Всеки, който е запознат с историята на науката, 
ще се съгласи, че нейният прогрес през всички времена 
е означавал и сега повече отвсякога означава разширя-
ване областта на онова, което ние наричаме материя и 
причинност, и съответно на това постепенно изчезване 
от всички области на човешката мисъл на онова, което ние 
наричаме дух и самопроизволност.» Или: «Само по себе си 
не е важно ще изразяваме ли явленията (феномените) 
на материята с термини за духа или явленията на ду-
ха — с термини за материята: и едната, и другата фор-
мулировка в известен относителен смисъл е вярна» («отно-
сително устойчиви комплекси от елементи», според Мах). 
«Но от гледна точка на прогреса на науката материали-
стическата терминология е по за предпочитане във всяко 
отношение. Защото тя свързва мисълта с другите явления 
на света. . . докато обратната или спиритуалистическата 
терминология е крайно безсъдържателна (utterly barren) 
и не води към нищо друго освен към бъркотия и тъм-
нота. . . Едва ли може да има съмнение в това, че кол-
кого повече напредва науката, толкова по-широко и 
толкова по-последовател но всички явления на природата 
ще бъдат представени чрез материалистически формули 
или символи» (I, 17—19).

Така разсъждава «срамежливият материалист» Хък- 

2QQ



сли, който в никой случай не иска да признае материа-
лизма като незаконно отиваща по-далече от «групите 
усещания» «метафизика». И същият тоя Хъксли пише: 
«Ако аз бих бил принуден да избирам между абсолютния 
материализъм и абсолютния идеализъм, аз бих бил при-
нуден да приема последния». . . «Единственото, което 
ни е достоверно известно, това е съществуването на ду-
ховния свят» (J. Ward, II, 216, пак там).

Философията на Хъксли е точно така смес от юмизъм 
и берклианство, както и философията на Мах. Но у Хък-
сли изпаданията в берклианство са случайност, а не-
говият агностицизъм е смокинен лист на материализма. 
У Мах «окраската» на сместа е друга и същият този 
спиритуалист Уорд, който воюва ожесточено против 
Хъксли, ласкаво потупва по рамото Авенариус и Мах.

3. Иманентите като съратници 
на Мах и Авенариус

Говорейки за емпириокритицизма, ние не можахме 
да избегнем честите позовавания на философите от така 
наречената иманентна шкела, главни представители на 
която са Шупе, Леклер, Ремке и Шуберт-Золдерн. Не-
обходимо е да разгледаме сега отношението на емпирио-
критицизма към иманентите и същността на философията, 
проповядвана от последните.

Мах писа в 1902 г. «. . .Понастоящем аз виждам как 
цяла редица философи: позитивисти, емпириокритици, 
привърженици на иманентната философия — както и 
твърде малко природоизследователи, не знаейки нищо 
един за друг, започнаха да пробиват нови пътища, които 
въпреки всички индивидуални различия се събират при-
близително в една точка» («Анализ ощущений», стр. 9). 
Тук, първо, трябва да се отбележи рядкото по своята 
правдивост признание на Мах, че твърде малко природо-
изследователи принадлежат към привържениците уж на 
«новата», всъщност на твърде старата, юмистко-берклиан- 
ска философия. Второ, извънредно важен е възгледът на 
Мах за тази «нова» философия като широко течение, в 
което иманентите стоят наравно с емпириокритиците и 
позитивистите. «Така се разкрива — повтаря Мах в пред-
говора към^руския превод на «Анализ на усещанията» 

201



(1906 г.) — едно общо движение». . . (стр. 4). . . .«Аз съм 
твърде близък — казва Мах на друго място — до последо-
вателите на иманентната философия. . . Аз не намерих в 
тази книга («Очерк по теорията на познанието и логиката» 
на Шупе) нищо, с което не бих се съгласил с готовност, 
като направя — най-много — незначителни поправки» 
(46). Мах смята и Шуберт-Золдерн за вървящ «по твърде 
близки пътища» (стр. 4), а на Вилхелм Шупе дори по-
свещава своя последен и, тъй да се рече, обобщаващ фи-
лософски труд «Познание и заблуждение».

Другият основоположник на емпириокритицизма, Аве-
нариус, писа в 1894 г., че го «радва» и «ободрява» съчув-
ствието на Шупе към емпириокритицизма и че «различие-
то» (Differenz) между него и Шупе «може би е само вре-
менно» (vielleicht nur einstweilen noch bestehend).*  Най- 
после И. Петцолд, учението на когото В. Лесевич смята 
за последна дума на емпириокритицизма, направо про 
възглавява за водачи на «новото» направление тъкмо трои-
цата: Шупе, Мах и Авенариус («Einführung in die Philo-
sophie der reinen Erfahrung», Bd. II, 1904, S. 295**  и 
«D. Weltproblem», 1906, S. V и 146***).  При това Пет-
цолд решително въстава против Р. Вили («Einf.», II, 
321) — едва ли не единствения виден махист, който се за-
срами от такъв сродник като Шупе и се стараеше принцип-
но да се разграничи от него, за което ученикът на Авена-
риус получи забележка от скъпия учител. Авенариус на-
писа гореприведените думи за Шупе в своята бележка към 
статията на Вили против Шупе, при което добави, че кри-
тиката на Вили била «излязла комай по-интензивна, от- 
колкото бе нужно» («Viertljschr. f. w. Ph.» 18. Jahrg., 
1894, S. 29; тук е и статията на Вили против Шупе).

След като се запознахме с оценката на емпириокри- 
тиците за иманентите, нека преминем към оценката на 
иманентите за емпириокритиците. Отзива на Леклер в 
1879 г. ние вече отбелязахме. Шуберт-Золдерн в 1882 г. 

* Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», U9I, 
18. Jahrg., Heft I, S. 29 («Тримесечник за научна философия», 
1894, 18-та година, книжка I, стр. 29. Ред.).

** — «Увод във философията на чистия опит», т. II, 1904, 
стр. .295. Ред.

**• — «Das Weltproblem von positiwistischcm Standpunkte 
aus», 1906, S. V и 146 («Световната проблема от позитивистка гледна 
точка», 1906, стр. V и 146. Ред,

202



направо отбелязва своето «съгласие» «отчасти с Фихте 
стария» (т. е. със знаменития представител на субектив-
ния идеализъм, Йохан Готлиб Фихте, който е имал също 
такова несполучливо философско синче, както и Йосиф 
Дицген), след това «с Шупе, Леклер, Авенариус и отча-
сти с Ремке», при което с особено удоволствие цитира 
Max («Erh. d. Arb.»)*  против «естественоисторическата 
метафизика»**  — така наричат всички реакционни до-
центи и професори в Германия естественоисторическия 
материализъм. В 1893 г., след като излезе «Човешкото 
понятие за света» на Авенариус, В. Шупе приветствува 
това съчинение в «Отворено писмо до Р. Авенариус» като 
«потвърждение на наивния реализъм», който бил защища-
ван и от самия Шупе. «Моето разбиране за мисленето — 
писа Шупе — прекрасно се схожда с вашия (Авенариу-
сов) чист опит.»***  След това, в 1896 г., Шуберт-Золдерн, 
като прави равносметка на онова «методологическо на-
правление във философията», върху което той се «опира», 
извежда своето родословие от Беркли и Юм чрез Ф. А. 
Ланге («с Ланге датира собствено началото на нашето 
направление в Германия») и по-нататък чрез Лаас, Шупе 
и К0, Авенариус и Мах. от неокантианците Рил. от фран-
цузите Ш. Ренувие и т. н.****  Най-после в програмния 
«Увод», напечатан в първия брой на специалния философ-
ски орган на иманентите, наред с обявяването война на 
материализма и с изразяване съчувствие към Шарл Рену-
вие, четем: «Дори в лагера на самите природоизследовате- 
ли се надигат вече отделни гласове за проповед против 
растящото самомнение на своите другари по специалност, 
против нефилософския дух, овладял природните науки.

* — «Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der Erhal-
tung der Arbeit» — «Историята и коренът на закона за запазване 
на работата». Ред.

** Dr. Richard von Schubert-Soldern: Über Transcendenz des 
Objekts und Subjects», 1882, S. 37 и § 5. Срв. и неговата: «Grund-
lagen einer Erkenntnistheorie», 1884, S. 3 (Д-р Рихард фон Шу-
берт-Золдерн. «Върху трансцендентността на обекта и субекта», 
1882, стр. 37 н § 5. Срв. също неговата: «Основи на теорията на 
познанието», 1884, стр. 3. Ред.).

*** «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», 17. 
Jahrg., 1893, S. 384.

*♦**  Dr. Richard von Schubert-Soldern. «Das menschliche 
Glück und die soziale Frage», 1896, SS. V, VI (Д-р Рихард фон 
Шуберт-Золдерн. «Човешкото щастие и социалният въпрос», 1896, 
стр. V, VI. Ред.).

203



Такъв е например физикът Мах. . . Навсякъде се раздвиж-
ват свежи сили и работят, за да разрушат сляпата вяра в 
непогрешимостта на природознанието, и започват отново 
да търсят други пътища в глъбините на тайнственото, да 
търсят по-добър вход в жилището на истината.*

Две думи за Ш. Ренувие. Той е глава на влиятелната и 
разпространена във Франция школа на така наречените 
пеокритицисти. Неговата теоретическа философия е съе-
динение на феноменализма на Юм с априоризма на Кант. 
Нещото в себе си се отхвърля решително. Връзката между 
явленията, редът, законът се обявяват априорни, закон се 
пише с голяма буква и се превръща в база на религията. 
Католишките попове са във възторг от тази философия. 
Махистът Вили с негодувание нарича Ренувие «втори апо-
стол Павел», «обскурант от висша школа», «казуистичен 
проповедник на свободата на волята» («Gegen die Schulweis-
heit», S. 129**).  И ето такива съмишленици на иманентите 
горещо приветствуват философията на Мах. Когато него 
вата «Механика» излезе във френски превод, органът на 
«неокритицистите» — «L’Année Philosophique»08, издаван 
от сътрудника и ученика на Ренувие, Пийон, писа: «Без-
полезно е да се говори до каква степен позитивната наука 
на г. Мах със своята критика на субстанцията, на вещта, 
на нещото в себе си се съгласува с неокритическия идеа-
лизъм» (том 15, 1904, р. 179).

Що се отнася до руските махисти, те всички се сраму-
ват от своето родство с иманентите — друго, разбира се, 
не можеше и да се очаква от хора, които не тръгнаха 
съзнателно по пътечката на Струве, Меншиков и К°. 
Само Базаров нарича «някои представители на иманентна-
та школа» «реалисти»***.  Богданов кратко (и фактически 
невярно) заявява, че «иманентната школа е само меж-
динна форма между кантианството и емпириокритицизма» 
(«Емпириомонизм», III, XXII). В. Чернов пише: «Изобщо 
иманентите само с една страна на своята теория се прибли-

* «Zeitschrift für immanente Philosophie87, Bd., I, Berlin, 
1896 SS. 6, 9.

** «Против школската мъдрост», стр. 129. Ред.
♦**  «Реалистите в съвременната философия — някои предста-

вители на иманентната школа, излезли от кантианството, школата 
на Мах—Авенариус и много сродни на тях течения — намират, че 
няма решително никакви основания да се отхвърля изходният 
пункт на наивния реализъм», «Очерки», стр. 26.

204



жават към позитивизма, а с другите далеч излизат из него-
вите рамки» («Философские и социологические этюды», 
37). Валентинов казва, че «иманентната школа е облякла 
тези (махистки) мисли в непригодна форма и изпаднала в 
задънената уличка на солипсизма» (1. с., стр. 149). Както 
виждате, тук каквото пожелаеш, това и намираш: и кон-
ституция, и риба с хрян, и реализъм, и солипсизъм. Боят 
се машите махисти да кажат открито и ясно истината за 
иманентите.

Работата се състои в това, че иманентите са най- 
отявлени реакционери, открити проповедници на фидеиз-
ма, цялостни в своето мракобесие хора. Няма нито един от 
тях, който открито да не свежда своите най-теорети- 
чески работи по гносеология към защита на религията, 
към оправдаване на едно или друго средновековие. Леклер 
в 1879 г. защищава своята философия като такава, която 
удовлетворява «всички изисквания на религиозно настрое-
ния ум» («Der Realismus etc.», S. 73*).  Й. Ремке по-
свещава в 1880 г. своята «теория на познанието» на про-
тестантския пастор Бидерман и завършва книжката с 
проповед не за свръхсетивния бог, а за бога като «реално 
понятие» (затова навярно Базаров причисли «някои» 
иманенти към «реалистите»?), при което «обективиза- 
цията на това реално понятие се предоставя на прак-
тическия живот и се разрешава от него», като образец 
пък на «научна теология» се обявява «Християнската 
догматика» на Бидерман (J. Rehmke: «Die Welt als Wahr-
nehmung und Begriff», Berlin», 1880, S. 312). Шупе в 
«Списание за иманентна философия» уверява, че ако има-
нентите отричат трансцендентното, под това понятие 
съвсем не попада бог и бъдещият живот («Zeitschrift für 
immanente Philosophie», II. Band, S. 52**).  В своята «Ети-
ка» той отстоява «връзката на нравствения закон. . . с 
метафизическия мироглед» и осъжда «безсмислената фра-
за» за отделяне на църквата от държавата (Dr. Wilhelm 
Schuppe. «Grundzüge der Ethik und Rechtsphilosophie», 
Bresl., 1881, S. 181, 325***).  Шуберт-Золдерн в своите 

* — «Der Realismus der modernen Naturwissenschaft im Lichte 
der von Berkeley und Kant angebahnten Erkenntniskritik», S. 73 
Ред.

** — «Списание за иманентна филоссфия», т. II, стр. 52. Ред.
*** — Д-р Вилхелм Шупе. «Основи на етиката и философията 

на правото», Бреслау, 1881, стр. 181, 325. Ред.

205



«Основи на теорията на познанието» идва до извода за 
преекзистенция (предсъществуване) на нашето Аз преди 
битието на нашето тяло и постекзистенция (следсъществу- 
ване) иа Аз след тялото, т. е. безсмъртие на душата (1. 
с., S. 82) и т. н. В своя «Социален въпрос» наред със «со-
циалните реформи» той защищава съсловното изборно 
право против Бебел, казва, че «социалдемократите игно-
рират факта, че без божествения дар на нещастието не би 
имало щастие» (S. 330), и при това се оплаква: материа-
лизмът бил «господствувал» (S. 242), «който в наше време 
вярва в задгробния живот, макар само във възможност, 
него го смятат за дурак» (ib.).

И ето такива немски меншиковци, обскуранти никак 
не от по-малко висока проба, отколкото Ренувие, живеят 
в постоянен конкубинат с емпириокритиците. Тяхното тео-
ретическо родство е неоспоримо. Кантианството у иманен-
тите не е повече, отколкото у Петцолд или Пирсън. Ние 
видяхме по-горе, че те сами се признават за ученици на 
Юм и Беркли и такава оценка за иманентите е общопри-
зната във философската литература. За да покажем на-
гледно от какви гносеологически предпоставки излизат тия 
съратници на Мах и Авенариус, ще приведем няколко 
основни теоретически положения из съчиненията на има-
нентите.

В 1879 г. Леклер още не е измислил названието «има- 
ненти», което означава собствено «опитен », «даден в 
опита», и което представлява такава също лъжлива фирма 
за прикриване на гнилостта, както са лъжливи и фирмите 
на европейските буржоазни партии. В първото си съчи-
нение Леклер открито и откровено нарича себе си «кри-
тически идеалист» («Der Realismus etc.», S. II, 21, 206 
и мн. др.). Тук той критикува Кант, както вече видяхме, 
за отстъпки иа материализма, като определено сочи своя 
път от Кант към Фихте и Беркли. Против материализма 
изобщо и против склонността към материализъм на 
повечето от природоизследователите по-специално Леклер 
води също такава безпощадна борба, както и Шупе, и 
Шуберт-Золдерн, и Ремке.

«Да се върнем назад — казва Леклер, — към гле-
дището на критическия идеализъм, да не приписваме «на 
природата изцяло и на природните процеси трансцендентно 
съществуване» (т. е. съществуване вън от човешкото съз-
нание), «тогава за субекта и съвкупността от телата и 

206



неговото собствено тяло, доколкото той го вижда и осе- 
зава, заедно с всички негови изменения, ще бъдат непо-
средствено дадено явление от пространствено свързани 
съществувания и последователности във времето, и ця-
лото обяснение на природата се свежда към констати-
ране на законите на тия съществувания и последовател-
ности» (21).

Назад към Кант — казваха реакционерите неокан- 
тианци. Назад към Фихте и към Беркли — его какво 
казват по същество реакционерите иманенти. За Лек-
лер всичко съществуващо е «комплекси от усещания» 
(S. 38), при което едни групи свойства (Eigenschaften), 
действуващи върху нашите сетива, се означават напри-
мер с буквата A4, а други групи, действуващи върху 
другите обекти на природата — с буквата N (S. 150 и др.). 
И при това Леклер говори за природата като за «явление 
на съзнанието» (Bewußtseinsphänomen) не на отделния 
човек, а на «човешкия род» (S. 55—56). Ако вземем под 
внимание, че Леклер обнародва тази книга в същата оная 
Прага, където Мах беше професор по физика, и че Леклер 
с възторг цитира само произведението на Мах «Erhaltung 
der Arbeit», излязло през 1872 г., то неволно възниква 
въпросът: не трябва ли да се признае привърженикът на 
фидеизма и откровеният идеалист Леклер за действителен 
родоначалник на «оригиналната» философия на Мах?

Що се отнася до Шупе, който, по думите на Леклер,*  
е дошъл до «същите резултати», той, както вече казахме, 
наистина претендира да защищава «наивния реализъм» и 
горчиво се оплаква в «Отворено писмо до Р. Авенариус» 
по повод на «установилото се извращаване на моята (на 
Вилхелм Шупе) теория на познанието в субективен идеа-
лизъм». В какво се състои грубото мошеничество, наре-
чено защита на реализма, от страна на иманента Шупе, 
достатъчно се вижда от тая негова фраза, казана против 
Вунд, който, без да се колебае, отнася иманентите към 
фихтеанците, към субективните идеалисти (Philosophische 
Studien», I, с., S. 386, 397, 407**).

«У мене — възразяваше Шупе на Вунд — положение- 

* «Beiträge zu einer monistischen Erkenntnistheorie», Bresl., 
1882, S. 10 («Принос към монистическата теория на познанието», 
Бреслау, 1882, стр. 10. Ред.).

*• — «Философски изследвания», в цитираното място, стр. 
386, 397, 407. Ред.

207



то «битието е съзнание» има тоя смисъл, че съзнанието без 
външния свят е немислимо, че следователно последният 
принадлежи към първото, т. е. много пъти вече отбелязва-
ната и разясняваната от мене абсолютна връзка (Zusam-
mengehörigkeit) па едното и другото, в каквато връзка 
те съставят единното първоначално цяло на битието.»*

Трябва да си много наивен, за да не видиш в подобен 
«реализъм» чистокръвен субективен идеализъм! Помисле-
те само: външният свят «принадлежи към съзнанието» 
и се намира в абсолютна връзка с него! Наистина оклеве-
тили са бедния професор с «установилото се» негово при-
числяване към субективните идеалисти. Подобна филосо-
фия съвпада изцяло с «принципната координация» на 
Авенариус: тях не ще ги откъснат една от друга никакви 
уговорки и протести на Чернов и Валентинов, и двете фи-
лософии заедно ще бъдат изпратени в музея на реакцион-
ните фабриканти на немската професура. Като куриоз, 
който отново и отново показва недомислието на г. Ва-
лентинов, ще отбележим, че той нарича Шупе солипсист 
(от само себе си се разбира, че Шупе също така енергично 
се кле, че той не е солипсист, писа специални статии на 
тая тема, както Мах, Петцолд и К°), а силно се възхи-
щава от Базаровата статия в «Очерците»! Би ми се искало 
да преведа на немски език изречението па Базаров «се-
тивната представа е именно съществуващата вън от нас 
действителност» и да го изпратя на що-годе смислен има- 
нент. Той би разцелувал Базаров и би го обсипал с це-
лувки също така, както шупевци, леклеровци, шуберт- 
золдерновци разцелуваха Мах и Авенариус. Защото изре-
чението на Базаров е алфата и омегата на ученията на 
иманентната школа.

Ето ви най-после и Шуберт-Золдерн. «Материализмът 
на природознанието, «метафизиката» на признаването 
обективна реалност на външния свят е главният враг на 
тоя философ.» («Осн. теории познания», 1884, S. 31 и 
цялата II глава: «Метафизика естествознания»). «Природо-
знанието абстрахира от всички отношения на съзнанието 
(S. 52) — ето къде е главното зло (в това се и състои ма-
териализмът!). Защото от «усещанията, а следователно

* Wilhelm Schuppe. «Die immanente Philosophie und Wilhelm 
Wundt» в «Zeitscnrilr für immanente Pnilosopnie», Band II, 8. 
195 (Вилхелм Шупе. «Иманентната философия и Вилхелм Вунд» 
в «Списание за иманентна философия», т. 11, стр. 195. Ред.),

8



от състоянията на съзнанието» човек не може да излезе 
(S. 33, 34). Разбира ce — признава си Шуберт-Золдерн в 
1896 г., — моята гледна точка е теоретико-познавателен 
солипсизъм («Социалният въпрос», S. X), но не «метафи-
зически», не «практически». «Онова, което ни е дадено 
непосредствено, това са усещанията, комплексите на по-
стоянно изменящите се усещания» («Über Transe, и т. н.», 
S, 73*).

«Маркс приема - - казва Шуберт-Золдерн — материал-
ния процес на производството като причина на вътрешните 
процеси и мотиви точно така (и също толкова фалшиво), 
както природознанието приема общия» (на човечеството) 
«външен свят като причина на индивидуалните вътрешни 
светове» («Соц. вопр.», стр. XVIII). Относно връзката 
на историческия материализъм на Маркс с естественоисто- 
рическия материализъм и философския материализъм 
изобщо този съратник на Мах и не мисли да се съмнява.

«Мнозина, дори може би мнозинството, ще бъдат на 
мнение, че от гносеологически-солипсистко гледище не е 
възможна никаква метафизика, т. е. че метафизиката е 
винаги трансцендентна. След по-зряло размишление аз не 
мога да се присъединя към това мнение. Ето моите дово-
ди. . . Непосредствената основа на всичко дадено е ду-
ховната (солипсистката) връзка, централен пункт на 
която е индивидуалното Аз (индивидуалният свят от пред-
стави) с неговото тяло. Останалият свят е немислим без 
това Аз и това Аз е немислимо без останалия свят; с 
унищожаването на индивидуалното Аз светът също се раз-
сейва като дим, което е невъзможно — ас унищожението 
на останалия свят не остава място и за индивидуалното 
Аз, тъй като то може да бъде отделено от света само логи-
чески, а не във времето и пространството. Поради това 
моето индивидуално Аз неизбежно трябва да съществува 
и след моята смърт, щом с него не се унищожава целият 
свят». . . (пактам, стр. XXIII).

«Принципната координация», «комплексите от усеща-
ния» и прочие махистка пошлост служат вярно, комуто 
трябва!

«. . .Що е отвъден свят (das Jenseits) от солипсистка 
гледна точка? Това е само възможен за мене опит в бъде-
щето» (ibid.). . . «Разбира се, спиритизмът например не е

• — «Über Transcendenz des Objects und Subjects», S. 73. Ред.

14 В. И. Ленни, т. з 209



Доказал своята Jenseits, но в никои случаи на cnHpHfnäMä 
не може да €ъде противопоставен материализмът на при-
родознанието, тъй като този материализъм, както видяхме 
е само едната страна на световния процес вътре» («в «прин-
ципната координация» = ) «във всеобемащата духовна 
връзка» (S. XXIV).

Всичко Това се казва в същия оня философски увод 
към «Социалния въпрос» (1896 г.), в който Шуберт-Зол- 
дерн през цялото време върви под ръка с Мах и Авенариус. 
Само за шепата руски махисти махизмът служи изклю-
чително за интелигентски брътвеж, а в неговата родина 
ролята му на лакей по отношение на фидеизма се провъз-
гласява открито!

4. Накъде се развива емпириокритицизмът?

Да хвърлим сега поглед върху развитието на махизма 
след Мах и Авенариус. Ние видяхме, че тяхната фило-
софия е каша, наниз от противоречиви и несвързани 
гносеологически положения. Сега трябва да видим как 
и накъде, т. е. в каква посока, се развива тая филосо-
фия — това ще ни помогне да решим някои «спорни» 
въпроси чрез позоваване на безспорни исторически факти. 
И наистина, при еклектизма и несвързаността на изход-
ните философски предпоставки на разглежданото направ-
ление съвсем не могат да се избягнат разнородните му тъл-
кувания и безплодните спорове за подробностите и дребо-
лиите. Но емпириокритицизмът като всяко идейно течение 
е нещо живо, нещо, което расте, което се развива, и фак-
тът, че той расте в една или друга посока, ще ни помогне 
по-добре, отколкото дългите разсъждения, да решим 
основния въпрос за истинската същност на тая философия. 
За човека съдят не по това, какво той говори или мисли 
за себе си, а по делата му. За философите трябва да се 
съди не по ония фирми, които те сами си окачват («позити-
визъм», философия на «чистия опит», «монизъм» или «ем- 
пириомонизъм», «философия на природознанието» идр. т.), 
а по това, как те на дело решават основните теорети-
чески въпроси, с кого те вървят ръка за ръка, на какво те 
учат и на какво са научили своите ученици и последова-
тели.

Ето този именно последен въпрос ни занимава сега. 

2Ю



бсиЧкО съществено е казано от Мах и Авенариус преДи 
повече от 20 години. През това време не можеше да не 
се разкрие как бяха разбрани тези «водачи» от ония, 
които искаха да ги разберат и които те сами (поне Мах, 
който надживя своя колега) смятат като продължители на 
своето дело. За да бъдем точни, ще вземем онези, които 
сами се наричат ученици на Мах и Авенариус (или техни 
последователи) и които Мах причислява в тоя лагер. По 
такъв начин ще получим представа за емпириокритицизма 
като за философско течение, а не като за колекция от 
литераторски казуси.

В предговора на Мах към руския превод на «Анализ 
на усещанията» се препоръчва като «млад изследовател», 
който върви «ако не по същите, то по много близки пъ-
тища», Ханс Корнелиус (стр. 4). В «Анализ на усещанията» 
Мах още веднъж «с удоволствие посочва съчиненията», 
между другото на X. Корнелиус и др., «които са разкрили 
същността на Авенариусовите идеи и са ги развили по- 
нататък» (48). Вземаме книжката на X. Корнелиус «Увод 
във философията» (нем. изд. от 1903 г.): ние виждаме, че 
нейният автор също сочи своя стремеж да върви по стъп-
ките на Мах и Авенариус (S. VIII, 32). Пред нас е сле-
дователно признат от учителя ученик. Започва тоя 
ученик също с усещанията елементи (17, 24), заявява ка-
тегорично, че той се ограничава с опита (S. VI), нарича 
своите възгледи «последователен или гносеологичен емпи- 
ризъм» (335), осъжда най-решително и «едностранчи-
востта» на идеализма, и «догматизма» както на идеа-
листите, така и на материалистите (S. 129), отхвърля 
извънредно енергично възможното «недоразумение» (123), 
че от неговата философия произлизал възгледът, че светът 
съществува в главата на човека, кокетира с наивния реа-
лизъм не по-малко изкусно, отколкото Авенариус, Шупе 
или Базаров (S. 125: «зрителното и всяко друго възприя-
тие има своето място там и само там, където ние го нами-
раме, т. е. където го локализира наивното, незасегнатото 
от лъжовната философия съзнание») — и този ученик, 
признат от учителя, идва до безсмъртието и до бога. Мате-
риализмът — тръби този стражар на професорска катедра, 
сиреч: ученик на «най-новите позитивисти» — превръща 
човека в автомат. «Не ще и дума, че той заедно с вярата в 
свободата на нашите решения подкопава и цялата оценка 
за нравствената ценност па нашите постъпки и нашата от- 

211



говорност. Също така той не дава и да се помисли за про 
дължаване на нашия живот след смъртта» (S. 116). Фи-
налът па книгата: възпитание (очевидно на младежта, 
оглупявана от този мъж на науката) е необходимо не само 
за дейността, но «преди всичко» «възпитание в благогове-
ние (Ehrfurcht) не пред временните ценности на случай-
ната традиция, а пред нетленните ценности на дълга и 
красотата, пред божественото начало (dem Göttlichen) 
вътре у нас и извън нас» (357).

Съпоставете с това твърдението на А. Богданов, че 
във философията на Мах, при неговото отричане на всяко 
«нещо в себе си», абсолютно няма (курсивът е на Бог-
данов) и «не може да има място» за идеите бог, свобода 
на волята, безсмъртие на душата («Анализ ощущений», 
стр. XII). А Мах в същата тая книжка (стр. 293) заявява: 
«няма философия на Мах», и препоръчва не само иманен-
тите, но и Корнелиус, разкрил същността на Авенариусо- 
вите идеи! Първо, следователно Богданов абсолютно не 
знае «философията на Мах» като течение, което не само 
се гуши под крилцето на фидеизма, но което и достига до 
фидеизма. Второ, Богданов абсолютно не знае историята 
на философията, защото да свържеш отричането на по-
сочените идеи с отричането на всякакво нещо в себе си — 
значи да се подиграваш с тая история. Няма ли да му хрум-
не на Богданов да отрича, че всички последователни 
привърженици па Юм, като отричат всякакво нещо в 
себе си, оставят място тъкмо за тези идеи? Не е ли слу-
шал Богданов за субективните идеалисти, които отричат 
всякакво нещо в себе си и по такъв начин предоставят 
място за тези иден? «Не може да има място» за тези идеи 
единствено във философията, която учи, че съществува 
само сетивно битие — че светът е движеща се материя, — 
че известният иа всички и на всекиго външен свят, физи-
ческото, е единствената обективна реалност — т. е. във 
философията на материализма. Поради това, тъкмо по-
ради това воюват с материализма и препоръчваните от 
Мах иманенти, и Маховият ученик Корнелиус, и цялата 
съвременна професорска философия.

Нашите махисти започнаха да се отричат от Корне-
лиус, когато им посочиха с пръст пеприличието. Такива 
отричания не струват много. Фридрих Адлер изглежда 
не е «предупреден» и затова препоръчва тоя Корнелиус в 
социалистическото списание («Der Kampf», 1908, 5, 

212



S. 235*:  «съчинение, което леко се чете и което заслужава 
висока препоръка»). Чрез махизма промъкват като учи-
тели на работниците открити философски реакционер!! и 
проповедници на фидеизъм!

Петцолд е забелязал без предупреждения фалшивостта 
на Корнелиус, но неговият начин на борба с тази фал-
шивост е наистина бисер. Слушайте: «Да се твърди, 
че светът е представа» (както твърдят идеалистите, про-
тив които ние воюваме — не се шегувайте!), «има смисъл 
само тогава, ако с това искат да кажат, че той е представа 
на говорещия или макар на всички говорещи (изказва-
щи се), т. е. че той зависи в своето съществуване изклю-
чително от мисленето на това лице или на тия лица: 
светът съществува само доколкото това лице го мисли 
и когато то не го мисли — светът не съществува. Ние пък, 
противно на това, правим света зависим не от мисленето 
на отделно лице или на отделни лица, или още по-добре 
и по-ясно: не от акта на мисленето, не от каквото и да 
е актуално (действително) мислене, а от мисленето изоб-
що и при това изключително логически. Идеалистът 
смесва едното и другото и в резултат се явява агности- 
ческият полусолипсизъм, както го виждаме у Корнелиус» 
(«Einf.», П, 317**).

Столипин опроверга съществуването па черни каби-
нети!60 Петцолд разби на пух и прах идеалистите — чуд-
ното е само колко много това изтребване на идеализма 
прилича на съвети към идеалистите да скрият по-хитро 
своя идеализъм. Светът зависи от мисленето па хората — 
това е превратен идеализъм. Светът зависи от мисленето 
изобщо — това е най-нов позитивизъм, критически реа-
лизъм, с една дума — пълен буржоазен шарлатанизъм! 
Ако Корнелиус е агностически полусолипсист, то Пет-
цолд е солипсистки полуагностик. Бълхата чукате вие, 
господа!

Да продължим. Във второто издание на своето «По-
знание и заблуждение» Мах казва: «Систематично изло-
жение» (на Маховите възгледи), «към което изложение 
аз мога да се присъединя по всичко съществено», дава 
професор д-р Ханс Клайнпетер («Die Erkenntnistheo-
rie der Naturforschung der Gegenwart», Lpz., 1905: «Teo-

* — «Борба», 1908, кн. 5, стр. 235. Ред,
** — «Einführung in die Philosophie der reinen Erfahrung». 

II, 317. Ред, g * 

213



рия на познанието на съвременното природознание»). 
Вземаме Ханс номер втори. Този професор е заклет раз-
пространител на махизма: куп статии за възгледите 
на Мах в специалните философски списания и на немски, 
и на английски език, преводи на съчинения, препоръ-
чани от Мах и с предговор от Мах, с една дума, дясна 
ръка на «учителя». Ето възгледите му: «. . .целият мой 
(външен и вътрешен) опит, цялото мое мислене и всички 
мои стремежи ми са дадени като психически процес, 
като част от моето съзнание» (стр. 18 от цит. кн.). «Това, 
което ние наричаме физическо, е конструкция от пси-
хически елементи» (144). «Субективното убеждение, не 
обективната истина (Gewißheit) е единствената пости- 
жима цел на всяка наука» (9, курсивът е на Клайнпетер, 
който на това място прави забележката: «Така приблизи-
телно се говори още у Кант р «Критика на практическия 
разум»»). «Предполагането на чужди съзнания е такова 
предполагане, което никога не може да бъде потвърдено 
от опита» (42). «Аз не зная. . . има ли изобщо извън 
мене други Аз» (43). § 5: «За активността» («спонтан-
ността» = самопроизволността) «в съзнанието». У жи-
вотното автомат смяната на представите става чисто ме-
ханически. Същото става и у нас, когато бълнуваме. 
«От това по същество се отличава свойството на нашето 
съзнание в нормално състояние. Именно: то има такова 
свойство, каквото няма у тях» (автоматите) «и чието обяс-
нение по механичен или автоматичен начин би било — 
най-малкото — трудно: така наречената самодейност на 
нашето Аз. Всеки човек може да противопоставя себе си 
на своите състояния на съзнанието, да манипулира с тях, 
по-рязко да ги изтъква или да ги поставя на заден план, 
да ги анализира, да сравнява техните части помежду им 
и т. н. Всичко това е факт на (непосредствения) опит. 
Нашето Аз по същество се отличава от сбора на всички 
състояния на съзнанието и не може да бъде приравнявано 
към този сбор. Захарта се състои от въглерод, водород 
и кислород; ако ние припишем на захарта захарна душа, 
тя по аналогия би трябвало да притежава свойството да 
премества произволно частиците на водорода, кислорода 
и въглерода» (29—30). § 4 в следната глава: «Актът на 
познанието е акт на волята (Willenshandlung)». «Трябва 
да се смята като твърдо установен факт разделянето на 
всички собствени психически преживявания на две го-

214



леми основни групи: принудени и произволни действия. 
Към пъпвите спадат всички впечатления от външния 
свят» (47). «Че могат да се дадат много теории за една и 
съща област от факти. . . това е факт също толкова добре 
известен на физика, колкото и несъвместим с предпостав-
ките на каквато и да е абсолютна теория на познанието. 
И този факт е свързан с волевия характер на нашето 
мислене; и в него се изразява несвързаността на нашата 
воля с външните обстоятелства» (50).

Съдете сега за смелостта на Богдановите твърдения, 
че във философията на Мах «няма абсолютно никакво 
място за свобода на волята», щом сам Мах препоръчва 
такъв субект като Клайнпетер! Ние вече видяхме, че 
последният не крие своя и Маховия идеализъм. През 
1898—1899 г. Клайнпетер писа: «Херц проявява също 
такъв» (както у Мах) «субективистки възглед върху есте-
ството на нашите понятия». . . «... Ако Мах и Херц» 
(доколко правилно Клайнпетер замесва тук знаменития 
физик — за това ще говорим отделно) «си спечелиха от 
гледната точка на идеализма заслугата, че подчертават 
субективния произход на всички наши понятия и връз-
ката между тях, а не на отделни понятия — то от глед-
ната точка на емпиризма те си спечелиха не по-малка 
заслуга, като признават, че само опитът решава въпроса 
за правилността на понятията като инстанция, незави-
сима от мисленето» («Archiv für systematische Philo-
sophie», том V, 1898—1899, S. 169—170*).  В 1900 г.: 
Кант и Беркли, при всички различия на Мах от тях, 
«във всеки случай стоят по-близо до него, отколкото 
господствуващият в природознанието метафизически емпи- 
ризъм» (т. е. материализъм! г. професорът избягва да 
нарича дявола по име!), «който е главен обект на Махо-
вите нападения» (ib., т. VI, S. 87). В 1903 г.: «Изходният 
пункт на Беркли и Мах е неопровержим». . . «Мах е 
завършителят на Кантовото дело» («Kantstudien»,т. VIII, 
1903 г., S. 314, 274**).

г В предговора към руския превод на «Анализ на усе-
щанията» Мах споменава също така Т. Цийен като такъв, 
който «върви ако не по Съвсем същите, то по много близки 

* — «Архив за систематическа филоссфия», т. V, 1898— 
1899, стр. 169—170. Ред.

** — «Кантиански изследвания», т. VIII, 1903, стр. 314, 274, 
Ред.

215



пътища». Вземаме книгата на професор Т. Цийен: «Пси- 
хофизиологическа теория на познанието» (Theodor Zie-
hen: Psychophysiologische Erkennürstheorie, Jena, 1898), 
и виждаме, че авторът още в поедговора се позовава на 
Мах, Авенариус, Шупе и т. н. Следователно пак признат 
от учителя ученик. «Най-новата» теория на Цийен се 
състои в това, че само «тълпата» е способна да мисли, 
че «нашите усещания се предизвикват от действителни 
неща» (S. 3) и че «над входа в теорията на познанието не 
може да има никакъв друг надпис освен думите на Беркли: 
«външните обекти съществуват не сами по себе си, а в 
нашите умове» (S. 5). «Нам са дадени усещания и предста-
ви. И едното, и другото е психическо. Непсихическото е 
дума, лишена от съдържание (S. 100). Природните закони 
са отношения не между материални тела, а «между реду-
цирани усещания» (S. 104: в това «ново» понятие «реду-
цирани усещания» е цялата оригиналност на Цийеновото 
берклианство!).

От Цийен като идеалист Петцолд се отричаше още в 
1904 г. във II том на своя «Увод» (S. 298—-301). В 1906 г. 
към идеалистите или психомонистите той причислява 
вече Корнелиус, Клайнпетер, Цийен, Ферворн («Das 
Weltproblem etc.», S. 137, забележката). У всички тези 
господа професори, виждате ли, има «недоразумение» 
в тълкуването на «Маховите и Авенариусовите възгледи» 
(пак там).

Бедните Мах и Авенариус! Не само враговете са ги 
наклеветили в идеализъм и «дори» (както се изразява 
Богданов) в солипсизъм — не, и приятелите, учениците, 
последователите, специалистите професори са разбрали 
своите учители превратно, в идеалистически смисъл. 
Ако емпириокритицизмът се развива в идеализъм, това 
съвсем не доказва коренната фалшивост на неговите 
объркани берклиански основни предпоставки. Боже опа-
зи! Това е само мъничко «недоразумение» — в ноздрев- 
ски-петцолдовски смисъл на думата.

Най-комичното тук е може би това, чё сам пазителят 
на чистотата и невинността, Петцолд, първо, е «допъл-
нил» Мах и Авенариус с «логическо априори» и, второ, 
че ги е съвъкупил с проводника на фидеизма Вилхелм 
Шупе.

Ако Петцолд знаеше английските привърженици на 
Мах, той би бил принуден да разшири значително спи-

216



съка на изпадналите (по «недоразумение») в идеализъм 
махисти. Ние вече изтъквахме, че хваленият от Мах 
Карл Пирсън е цялостен идеалист. Ето отзивите още на 
двама «клеветници», които казват за Пирсън същото: 
«Учението на проф. Пирсън е просто ехо от действително 
великите учения на Беркли» (Howard V. Knox в «Mind», 
vol. VI, 1897, p. 205*).  «Г-н Пирсън — в това не може 
да има съмнение — е идеалист в най-строгия смисъл на 
думата» (Georges Rodier в «Revue philosophique»,70 1888, 
11, vol. 26, p. 200**).  Английският идеалист Уилям Кли- 
форд, когото Мах смята за «твърде близък» до собстве-
ната му философия («Анализ ощущения», стр. 8), трябва 
да се нарече по-скоро учител, отколкото ученик на Мах, 
тъй като философските работи на Клифорд излизат през 
70-те години на миналия век. «Недоразумението» тук 
изхожда направо от Мах, който в 1901 г. «не забеляза» 
идеализма в учението на Клифорд, че светът е «духовно 
вещество» (mind-stuff) — «социален обект», «високо- 
организиран опит» и т. н.***  Към характеристиката на 
шарлатанството на немските махисти трябва да отбеле-
жим, че в 1905 г. Клайнпетер въздига тоя идеалист в 
ранг основоположник на «гносеологията на съвременното 
природознание»!

На стр. 284 от «Анализ ощущений» Мах посочва 
«приближилия се» (към будизма71 и към махизма) аме-
рикански философ П. Карус. Карус, който нарича себе 
си «поклонник и личен приятел» на Мах, редактира в 
Чикаго списанието «Монист»72, посветено на философия, 
и списанийцето «The Open Court» («Открита трибуна»)73, 
посветено на религиозна пропаганда. «Науката е боже-
ствено откровение» — казва редакцията на това популярно 
списанийце. — «Ние се придържаме към мнението, че 
науката може да извърши реформа на църквите, която 
ще запази от религията всичко вярно, здраво и хубаво 

* — Хауард В. Нокс в списание «Мисъл», т. VI, 1897, стр. 
205. Ред.

** —Жорж Родне във «Философски преглед», 1888, II, т. 26, 
стр. 200. Ред.

*** William Kingdon Clifford «Lectures and Essays», 3rd, ed., 
Lond., 1901, vol. II, pp. 55, 65, 69 (Уилям Кингдон Клифорд. «Лек-
ции и очерци», 3 изд., Лондон, 1901, т. II, стр. 55, 65, 69. Ред.), р. 58: 
«Аз съм за Беркли, против Спенсер»; р. 52: «обектът е редица изме-
нения з моето съзнание, а нс нещо извън него»,

217



в нея.» Мах е постоянен сътрудник на «Монист», печата 
в него на отделни глави своите нови съчинения. Карус 
«мъничко» поправя Мах по подобие на Кант, като за-
явява, че Мах е «идеалист или, както бих казал аз, субек- 
тивист», но че той, Каоус, въпреки частните разногласия, 
е убеден, че «ние с Мах мислим еднакво»*.  Нашият мо-
низъм — заявява Карус — «не е материалистически, 
не е спиритуалистически, не е агностически; той означава 
просто и изключително последователност. . . той взема 
опита като своя основа и употребява като метод система-
тизираните форми на отношенията на опита» (очевидно 
плагиат от «Емпириомонизма» на А. Богданов!). Деви-
зът на Карус е: «не агностицизъм, а позитивна наука, 
не мистицизъм, а ясна мисъл; не супернатурализъм, не 
материализъм, а монистически възглед върху света, не 
догма, а религия, не вяра като учение, а вяра като на-
строение» (not creed, but faith). В изпълнение на този 
девиз Карус проповядва «нова теология», «научна теоло-
гия» или теономия, която отрича буквата на библията, 
но която твърди, че «цялата истина е божествена и че 
бог открива себе си в природознанието също така, както 
в историята»**.  Трябва да отбележим, че в споменатата 
по-горе книга върху гносеологията на съвременното 
природознание Клайнпетер препоръчва Kapvc наред с 
Оствалд, Авенариус и иманентите (S. 151—152). Когато 
Хекел обнародва за съюза на монистите своите тезиси, 
Карус излезе решително против: първо, Хекел напразно 
отхвърля априоризма, който е «напълно съвместим с 
научната философия»; второ, Карус е против Хекеловата 
доктрина на детерминизма, която «изключва възмож-
ността за свобода на волята»; трето, Хекел «прави греш-
ката, че подчертава едностранчивата гледна точка на 
натуралиста против традиционния консерватизъм на църк-
вите. Той се проявява поради това като враг на съществу-
ващите църкви, вместо да се труди радостно за тяхното 
виеше развитие в нови и по-верни тълкувания на дог-
мите» (ib., vol. XVI, 1906, р. 122). Карус сам си признава, 

* «The Monist», vol. XVI, 1906, luly; P. Carus. «Рг. Mach’s 
Philosophy», pp. 320, 345, 333 («Монист», т. XVI, 1906, юли; 
П. Карус. «Философията на преф. Мах», стр. 320, 345, 333. Ред.). 
Това е отговор на статията на Клайнпетер в същото списание.

** Пак там, т. XIII, р. 24 ff. Статията на Карус:. «Теологията 
като наука».

218



че го «смятат за реакционер мнозина свободомислещи, 
които ме порицават за това, че аз не се присъединявам 
към техния хор от нападки срещу всяка религия като 
cpemv предразсъдък» (355).

Напълно ясно е, че ние имаме пред себе си лидер от 
компанията на американските литературни измамници, 
които се занимават с това, да опиват народа с религиозен 
опиум. Мах и Клайнпетер са попаднали като членове 
на тая компания очевидно също по силата на мъничко 
«недоразумение».

5. «Емпириомонизмът» на А. Богданов

«Аз лично — пише за себе си Богданов — познавам 
засега в литературата само един емпириомонист — някой 
си А. Богданов; но затова пък го познавам много добре 
и мога да гарантирам, че неговите възгледи задоволяват 
напълно сакраменталната формула за първичността на 
природата над духа. Именно той разглежда всичко съ-
ществуващо като непрекъсната верига на развитието, 
низшите звена на която се губят в хаоса па елементите, 
а висшите, известни нам звена представляват опитът 
на хората (курсивът е на Богданов) — психическият и — 
още по-нагоре — физическият опит, при което този опит 
и възникващото от него познание съответствуват на 
онова, което обикновено наричат дух» («Эмпириомонизм», 
III, XII).

Като «сакраментална» формула Богданов осмива тук 
известното нам определение на Енгелс, което той обаче 
дипломатично заобикаля! С Енгелс ние не се различаваме, 
нищо подобно. . .

Но погледнете по-внимателно направеното от самия 
Богданов резюме на неговия прословут «емпириомонизъм» 
и на «подставката». Физическият свят се нарича опит 
на хората и се обявява, че физическият опит е «по-горе» 
във веригата на развитието от психическия. Но това е 
вече крещяща безсмислица! И тази безсмислица е тъкмо 
такава, каквато е свойствена на цялата и на всяка идеа- 
листическа философия. Просто комично е, че Богданов 
подвежда подобна «система» също под материализма: 
и у мене, казва, природата е първично, духът е вторично. 
Ако така се прилага определението на Енгелс, то и Хегел 

219



е материалист, тъй като у него също психическият опит 
(под названието абсолютна идея) стои по-рано, подир 
това следва «по-горе» физическият, свят, природата и 
най-после познанието на човека, който чрез природата по-
знава абсолютната идея. Нито един идеалист няма да 
отрича в такъв смисъл първичността на природата, тъй 
като в действителност това не е първичност, в действител-
ност природата не се взема като непосредствено дадено, 
като изходен пункт на гносеологията. На дело към приро-
дата води още дълъг преход чрез абстракциите на «пси-
хическото». Все едно е как ще наричаме тия абстракции: 
абсолютна идея ли, универсално Аз ли, световна воля ли 
и т. н. и др. т. По това се отличават разновидностите 
на идеализма и такива разновидности има безбройно 
много. Същината на идеализма е в това, че като първоиз- 
ходен пункт се взема психическото; от него се извежда 
природата и след това вече от природата — обикновеното 
човешко съзнание. Това първоизходно «психическо» ви-
наги се оказва поради това мъртва абстракция, която 
прикрива разводнена теология. Например всеки знае 
що е човешка идея, но идеята без човека и преди човека, 
идеята в абстракция, абсолютната идея е теологическа 
измислица на идеалиста Хегел. Всеки знае що е човешко 
усещане, но усещането без човека, преди човека е глупост, 
мъртва абстракция, идеалистическо извъртане! Такова 
именно идеалистическо извъртане прави и Богданов, ко-
гато изгражда следната стълба:

1) Хаос от «елементи» (ние знаем, че зад тая думичка 
елемент не се крие никакво друго човешко понятие освен 
усещания).

2) Психически опит на хората.
3) Физически опит на хората.
4) «Възникващо от него познание».
Усещания (човешки) без човека няма. Следователно 

първото стъпало е мъртво идеалистическа абстракция. 
По същество пред нас тук са не на всички познатите и 
обикновени човешки усещания, а някакви измислени ничии 
усещания, усещания изобщо, усещания божи, както става 
божа у Хегел обикновената човешка идея, щом се откъсва 
от човека и от човешкия мозък.

Първото стъпало отпада.
Второто също отпада, тъй като психическо преди фи-

зическото (а второто стъпало у Богданов е преди третото) 

220



не знае нито едни човек, не знае природознанието. Физи-
ческият свят е съществувал, преди да е могло да се появи 
психическото като висш продукт на висшите фбрми на 
органичната материя. Второто стъпало на Богданов е 
също мъртва абстракция, мисъл без мозък, човешки ра-
зум, откъснат от човека.

Само ако изхвърлим съвсем двете първи стъпала, 
тогава и само тогава ние ще можем да получим карти-
ната на света, действително съответствуваща на природо-
знанието и на материализма. Именно: 1) физическият свят 
съществува независимо от съзнанието на човека и е съще-
ствувал дълго преди човека, преди всеки «опит на хората»; 
2) психическото, съзнанието и т. н., е висш продукт на 
материята (т. е. на физическото), функция на оня осо-
бено сложен къс материя, който се нарича човешки мозък.

«Областта на подставката — пише Богданов — съв-
пада с областта на физическите явления; под психическите 
явления не е нужно да се подставя нищо, тъй като това 
са непосредствени комплекси» (XXXIX).

Ето това именно е идеализъм, понеже психическото, 
т. е. съзнанието, представата, усещането и др. т., се взема 
за непосредствено, а физическото се извлича от него, под-
лага се под него. Светът е не-Аз, създаден от нашето 
Аз — е казвал Фихте. Светът е абсолютна идея — е каз-
вал Хегел. Светът е воля — е казвал Шопенхауер. Све-
тът е понятие и представа — казва иманентът Ремке. 
Битието е съзнание — казва иманентът Шупе. Физиче-
ското е подставка на психическото — казва Богданов. 
Трябва да си сляп, за да не видиш еднаквата идеалисти-
ческа същност в различни словесни премени.

«Да си поставим такъв въпрос — пише Богданов в 
първото издание на «Емпириомонизъм», стр. 128—129, — 
какво представлява «живото същество», например «чове-
кът»?» И отговаря: ««Човек» е преди всичко определен 
комплекс от «непосредствени преживявания».» Забеле-
жете: «преди всичко»! — «След това, в по-нататъшното 
развитие на опита, «човек» се оказва за себе си и за другите 
физическо тяло в реда на другите физически тела.»

Но това е пълен «комплекс» от дивотии, годен само 
за извеждане безсмъртието на душата или идеята за бога 
и т. н. Човекът е преди всичко комплекс от непосред-
ствени преживявания и в по-нататъшното развитие — 
физическо тяло! Следователно съществуват «непосредстве-

221



Ни Преживявания» без физическо тяло» преди физическото 
тяло. Колко жалко е, че тази великолепна философия 
още не е попаднала в нашите духовни семинарии; там биха 
съумели да оценят всичките й достойнства.

«. . .Ние признахме, че самата физическа природа е 
нещо производно (курсивът е на Богданов) от комплексите 
от непосредствен характер (към които спадат и психиче-
ските координации), че тя е отражение на такива ком-
плекси в други, аналогични на тях, само че от най-сложен 
тип (в социално организирания опит на живите същества)» 
(146).

Философия, която учи, че самата физическа природа 
е нещо производно, е най-чиста философия на попщината. 
И този й характер никак не се изменя от това, че сам 
Богданов усилено се отрича от всяка религия. Дюринг е 
бил също атеист; той предлага дори да се забрани рели-
гията в неговия «социалитарен» строй. И при все това 
Енгелс е напълно прав, когато посочва, че Дюринговата 
«система» не може да свърже двата края без религията.74 
Същото е и с Богданов с това съществено различие, че при-
веденото място не е случайна непоследователност, а е 
същност на неговия «емпириомонизъм» и на цялата негова 
«подставка». Ако природата е производно, от само себе 
си се разбира, че тя може да бъде производно само от 
нещо такова, което е по-голямо, по-богато, по-всеобхватно, 
по-могъщо от природата, от нещо такова, което съще-
ствува» защото за да «произведе» природата, необходимо 
е то да съществува независимо от природата. Следователно 
съществува нещо вън от природата и при това такова, 
което произвежда природата. На руски това се нарича 
бог. Философите идеалисти винаги са се старали да из-
менят това последно название, да го направят по-абстракт-
но, по-замъглено и в същото време (за правдоподобност) 
по-близко до «психическото», което като «непосредствен 
комплекс», като непосредствено дадено, не изисква дока-
зателства. Абсолютна идея, универсален дух, световна 
воля, «всеобща подставка» на психическото под физиче-
ското — това е една и съща идея, само че в различни фор-
мулировки. Всеки човек знае — и природознанието из-
следва — идеята, духа, волята, психическото като фун-
кция на нормално работещия човешки мозък; но да се 
откъсне тази функция от организираното по определен 
начин вещество, да се превърне тази функция в универ- 

222



ЙаЛна, всеобща абстракция, «Да се пбдстави» Фази a6cTpäRi 
ция под цялата физическа природа — това са бълнувания 
на философския идеализъм, това е подигравка с природо-
знанието.

Материализмът казва, че «социално-организираният 
опит на живите същества» е производно от физическата 
природа, резултат на дълго нейно развитие, развитие от 
такова състояние иа физическата природа, когато не е 
имало и не е могло да има нито социалност, нито организи-
раност, нито опит, нито живи същества. Идеализмът казва, 
че физическата природа е производно от тоя опит на жи-
вите същества, и като казва това, идеализмът приравнява 
(ако не подчинява) природата на бога. Защото бог е не-
съмнено производно от социално-организирания опит на 
живите същества. Както и да въртите Богдановата филосо-
фия, тя не съдържа абсолютно нищо друго освен реак-
ционна бърканица.

На Богданов се струва, че за да се говори за социална 
организация на опита е «познавателен социализъм» 
(III кн., стр. XXXIV). Това са налудничави дрънканици. 
Ако така се разсъждава за социализма, йезуитите са го-
рещи привърженици на «познавателния социализъм», 
защото изходният пункт на тяхната гносеология е божест-
вото като «социално организиран опит». И несъмнено е, 
че католицизмът е социално организиран опит; само че 
той отразява не обективната истина (която Богданов от-
рича и която науката отразява), а експлоатацията на 
народното невежество от страна на определени обществени 
класи.

Но само йезуитите ли! «Познавателния социализъм» на 
Богданов ние намираме изцяло у възлюбените на Мах 
иманенти. Леклер разглежда природата като съзнание на 
«човешкия род» («Der Realismus etc.», S. 55*),  a съвсем не 
на отделния индивид. Такъв фихтеански познавателен со-
циализъм буржоазните философи ще ни поднесат колкото 
искате. Шупе също подчертава das generische, das gattungs-
mässige Moment des Bewußtseins (срв. S. 379—380 във 
«Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie»**,  
XVII том), T. е. общия, родовия момент в познанието.

* — «Der Realismus der modernen Naturwissenschaft im Lich-
te der von Berkeley und Kant angebahnten Erkenntniskritik», S. 55. 
Ред.

** — «Тримесечник за научна философия». Ред.

223



Да се мисли, че философският идеализъм изчезва, като 
се замени съзнанието на индивида със съзнанието на 
човечеството или опитът на едно лице със социално орга-
низирания опит, е все едно да се мисли, че капитализмът 
ще изчезне от замяната на единичния капиталист с акцио-
нерно дружество.

Нашите руски махисти Юшкевич и Валентинов повто-
риха подир материалиста Рахметов, че Богданов е идеа-
лист (като при това наругаха Рахметов съвсем по хули-
гански). Но да помислят откъде се е взел тоя идеализъм — 
те не съумяха. У тях излиза, че Богданов е индивидуално 
явление, случайност, отделен казус. Това не е истина. 
Лично на Богданов може да се струва, че той е изобретил 
«оригинална» система, но достатъчно е да го сравним с 
цитираните по-горе ученици на Мах, за да се види фал-
шивостта на такова мнение. Различието между Богданов 
и Корнелиус е много по-малко, отколкото различието 
между Корнелиус и Карус. Различието между Богданов 
и Карус е по-малко (откъм философската система, а 
не откъм съзнателността на реакционните изводи, раз-
бира се), отколкото между Карус и Цийен и т. н. Бог-
данов е само една от проявите на оня «социално-органи- 
зиран опит», който свидетелствува за развитието на ма-
хизма в идеализъм. Не можеше Богданов (думата е, раз-
бира се, изключително за Богданов като философ) да се 
появи на божи свят, ако в учението на неговия учител Мах 
нямаше «елементи». . . на берклианство. И аз не мога да си 
представя по-«страшно отмъщение» срещу Богданов от 
това, ако неговият «Емпириомонизъм» се преведе, да 
кажем, на немски език и се даде за рецензия на Леклер 
и Шуберт-Золдерн, на Корнелиус и Клайнпетер, на Карус 
и Пийон (френски сътрудник и ученик на Ренувие). Тези 
добре известни съратници и отчасти преки последователи 
на Мах биха казали със своите целувки по адрес на «под- 
ставката» повече, отколкото с разсъжденията си.

Впрочем едва ли би било правилно да се разглежда 
философията на Богданов като завършена и неподвижна 
система. За девет години, от 1899 до 1908 г., Богданов 
премина четири стадия на своето философско блуждаене. 
Най-напред той беше «естественоисторически» (т. е. напо-
ловина безсъзнателен и стихийно верен на духа на при-
родознанието) материалист. «Основните елементи на исто-
рическия възглед върху природата» носят върху себе си

224



явните следи на този стадий. Второто стъпало е модната 
в края на 90-те години от миналия век «енергетика» 
на Оствалд, т. е. объркан агностицизъм, който тук-там се 
хлъзга към идеализма. От Оствалд (на корицата на «Лек-
циите по натурфилософия» на Оствалд е написано: «по-
свещава се на Е. Мах») Богданов премина към Мах, т. е. 
възприе основните предпоставки на субективния идеа-
лизъм — непоследователен и объркан като цялата фило-
софия на Мах. Четвъртият стадий: опити да премахне 
някои противоречия на махизма, да създаде подобие на 
обективен идеализъм. «Теорията на всеобщата подставка» 
показва, че Богданов от своя изходен пункт насам е описал 
дъга близо 180°. По-далече ли е от диалектическия мате-
риализъм този стадий на Богдановата философия в срав-
нение с предшествуващите стадии или по-близо? Ако 
той стои на едно място, тогава, разбира се — по-далече. 
Ако той продължава да се движи напред по също такава 
крива линия, по която той се движеше девет години, 
тогава — по-близо: нему е нужна сега само една сери-
озна стъпка, за да завие отново към материализма, имен-
но — универсално да изхвърли навън своята универсална 
подставка. Защото тая универсална подставка също така 
събира заедно, в една китайска плитка, всички грехове на 
половинчатия идеализъм, всички слабости на последова-
телния субективен идеализъм, както (si licet parva compro- 
nere magnis! — ако е позволено да се сравни малкото с 
великото) — както «абсолютната идея» на Хегел е събрала 
заедно всички противоречия на Кантовия идеализъм, всич-
ки слабости на фихтеанството. На Фойербах е оставало 
само една сериозна стъпка, за да завие отново към материа-
лизма: именно — универсално да изхвърли вън, абсо-
лютно да отстрани абсолютната идея — тая Хегелова 
«подставка на психическото» под физическата природа^ 
Фойербах отрязва китайската плитка на философския 
идеализъм, т.. е. взема за основа природата без всякаква 
«подставка».

Ще поживеем — ще видим дълго ли още ще расте 
китайската плитка на махисткия идеализъм.

15 R. И. ЛеНИн, Т, 8 226ь



6. «Теорията на Символите» 
(или йероглифите) 

и критика на Хелмхолц

В допълнение на казаното по-горе за идеалистите 
като съратници и приемници на емпириокритицизма умест-
но ще бъде да отбележим характера на махистката критика 
на някои засегнати в нашата литература философски тео-
рии. Например нашите махисти, които желаят да бъдат 
марксисти, се нахвърлиха с особена радост върху Пле- 
хановите «йероглифи»75, т. е. върху теорията, според 
която усещанията и представите на човека представ-
ляват от себе си не копия на действителните вещи и про-
цеси на природата, не техни изображения, а условни 
знаци, символи, йероглифи и др. т. Базаров осмива тоя 
йероглифен материализъм и трябва да се отбележи, че 
той би бил прав, ако отхвърляше йероглифния мате-
риализъм в полза на нейероглифния материализъм. Но 
Базаров употребява тук пак фокуснически похват, про-
карвайки по контрабанден начин своя отказ от материа-
лизма под знамето на критиката на «йероглифизма». Ен-
гелс не говори нито за символи, нито за йероглифи, а за 
копия, снимки, изображения, огледални отражения на 
нещата. Вместо да покаже погрешността на Плехановото 
отстъпление от Енгелсовата формулировка на материа-
лизма, Базаров прикрива от читателите с грешката на 
Плеханов истината на Енгелс.

За да разясним и грешката на Плеханов, и бъркотията 
на Базаров, да вземем един голям представител на «тео-
рията на символите» (от замяната на думата символ с 
думата йероглиф работата не се изменя), Хелмхолц, и да 
видим как материалистите и идеалистите заедно с махи-
стите критикуват Хелмхолц.

Много голяма величина в природознанието, Хелмхолц 
е непоследователен във философията, както и огромното 
мнозинство от природоизследователите. Той клони към 
кантианство, но и тази гледна точка не издържа последо-
вателно в своята гносеология. Ето напр. расьждения по 
въпроса за съответствието на понятията с обектите в него-
вата «Физиологическа оптика»: «. . .Аз означих усеща-
нията като символи на външните явления и отхвьрлих 
всяка тяхна аналогия с нещата, които те представят»

22Ô



(стр. 579 на френския превод, стр. 442 па немския ори-
гинал). Това е агностицизъм, но по-нататък на същата 
страница четем: «Нашите понятия и представи са дей-
ствия, причинявани върху нашата нервна система и на-
шето съзнание от предметите, които ние виждаме или 
които ние си представяме.» Това е материализъм. Само 
че Хелмхолц си представя неясно отношението между 
абсолютната и относителната истина, както се вижда от 
по-нататъшните негови разсъждения. Например Хелмхолц 
казва малко по-долу: «Аз мисля следователно, че няма 
никакъв смисъл да се говори за истинността на нашите 
представи иначе освен в смисъл на практическа истина. 
Представите, които ние си съставяме за нещата, не могат 
да бъдат друго освен символи, естествени означения за 
обектите, от които означения ние се научаваме да се 
ползуваме за регулиране нашите движения и нашите дей-
ствия. Когато се научим да дешифрираме правилно тия 
символи, ние се оказваме в състояние с тяхна помощ да 
насочваме нашите действия така, че да получаваме же-
лания резултат». . . Това не е вярно: Хелмхолц се плъзга 
тук към субективизъм, към отричане на обективната реал-
ност и обективната истина. И той достига до крещяща 
неправда, когато завършва абзаца с думите: «Идеята и 
обектът, който тя представя, са две неща, принадлежащи 
очевидно към два съвсем различни свята.» . . .Така раз-
късват идеята и действителността, съзнанието и природата 
само кантианците. Но малко по-нататък четем: «Що се 
отнася преди всичко до качествата на външните предмети, 
достатъчно е малко размисляне, за да се види, че всички 
качества, които ние можем да им припишем, означават 
изключително действие на външните предмети или върху 
нашите сетива, или върху други предмети на природата.» 
(стр. 58Гна френския превод; стр. 445 на нем. оригинал; 
аз превеждам от френския превод). Тук Хелмхолц пак пре-
минава към материалистическа гледна точка. Хелмолхц е 
непоследователен кантианец, който ту признава априор-
ните закони на мисълта, ту е склонен към «трансценден- 
талната реалност» на времето и пространството (т. е. към 
материалистическия възглед върху тях), ту пьк извежда 
усещанията на човека от външните предмети, които дей-
ствуват върху нашите сетивни органи, ту обявява усеща-
нията само за символи, т. е. някакви произволни означе-
ния, откъснати от «съвсем различния» свят на означава- 

227



Иите неща (срв. Victor Heyfelder. «Über den Begriff der*  
Erfahrung bei Helmholtz», Brl., 1897.*).

Ето как изразява своите възгледи Хелмхолц в речта 
си от 1878 г. за «фактите във възприятието» («голямо 
явление в реалистическия лагер», както е нарекъл тая реч 
Леклер): «Нашите усещания са именно действия, които 
се предизвикват в нашите органи от външни причини, и 
начинът, по който се проявява такова действие, зависи, 
разбира се, твърде съществено от характера на апарата, 
върху който се действува. Доколкото качеството на 
нашето усещане ни известява за свойствата на външното 
въздействие, от което е предизвикано това усещане, дотол-
кова усещането може да се смята за негов знак, (Zeichen), 
но не и изображение. Защото от изображението се иска 
известно сходство с изобразявания предмет. . . А от знака 
не се изисква никакво сходство с това, на което той е 
знак» («Vorträge und Reden», 1884, S. 226**  на втория 
том). Ако усещанията не са образи на нещата, а само знаци 
или символи, които нямат «никакво сходство» с тях, 
изходната материалистическа предпоставка на Хелмхолц 
се подкопава, подхвърля се на известно съмнение същест-
вуването на външните предмети, защото знаци или сим-
воли са напълно възможни за мними предмети, и всеки 
знае примери на такива знаци или символи. Хелмхолц, 
следвайки кант, се мъчи да прокара подобие на принцип-
на граница между «явлението» и «нещото в себе си». 
Против прямия, ясен, открит материализъм Хелмхолц 
изпитва непреодолимо предубеждение. Но пак той казва 
малко по-нататък: «Аз не виждам как би могла да бъде 
опровергана системата на най-крайния субективен идеа-
лизъм, който би поискал да разглежда живота като съ-
новидение. Можем да я обявяваме невероятна, съвсем 
неудовлетворителна — аз бих се присъединил в това 
отношение към най-силните изрази на отричане, — но 
последователно тя може да се проведе. . . Реалистическата 
хипотеза, напротив, се доверява на изказването (или по-
казанието, Aussage) на обикновеното самонаблюдение, 
според което следващите подир определено действие из-
менения на възприятието нямат никаква психическа връз-
ка с предшествуващия импулс на волята. Тая хипотеза

* — Виктор Хайфелдер. «Върху понятието опит у Хелм- 
холц», Берлин, lö97. Вед»

** —- «Доклади и речи», 1884, стр. 226. Ред» 



разглежда като съществуващо независимо от нашите 
представи всичко онова, което се потвърждава от все-
кидневните възприятия — материалния свят вън от нас» 
(242—243). «Несъмнено реалистическата хипотеза е най- 
простата, каквато ние можем да съставим, проверена и 
потвърдена в извънредно широки области на приложение, 
точно определена в своите отделни части и затова във 
висша степен пригодна и плодотворна като основа за 
действие» (243). Агностицизмът на Хелмхолц също при-
лича на «срамежлив материализъм» с кантиански за- 
литания за разлика от берклианските залитай ия на 
Хъксли.

Затова последователят на Фойербах, Албрехт Pay, 
решително критикува теорията на символите на Хелм-
холц като непоследователно отстъпление от «реализма». 
Основният възглед на Хелмхолц — казва Pay — е реа-
листическата предпоставка, според която «ние познаваме 
чрез нашите сетива обективните свойства на нещата»*.  
Теорията на символите не търпи такъв (напълно материа-
листически, както видяхме) възглед, защото тя внася из-
вестно недоверие към сетивността, недоверие към показа-
нията на нашите сетивни органи. Безспорно е, че изобра-
жението никога не може изцяло да се сравнява с модела, 
но едно нещо е изображение, друго нещо е символ, условен 
знак. Изображението по необходимост и неизбежност 
предполага обективна реалност на онова, което «се отобра- 
зява». «Условният знак», символът, йероглифът са поня-
тия, които внасят съвсем ненужен елемент на агности-
цизъм. И затова A. Pay е напълно прав, като казва, 
че с теорията на символите Хелмхолц плаща данък на 
кантианството. «Ако Хелмхолц — казва Pay — беше оста-
нал верен на своя реалистичен възглед, ако той последо-
вателно се придържаше към принципа, че свойствата на 
телата изразяват и отношенията на телата помежду им, и 
техните отношения към нас, очевидно не би била нужна 
цялата тая теория на символите; той би могъл тогава» 
изразявайки се кратко и ясно, да каже: «усещанията, 
които се предизвикват у нас от нещата, са изображения 
на същността на тези неща»» (пак там, стр. 320).

Така материалистът критикува Хелмхолц. Той от-
* Albrecht Rau. «Empfinden und Denken», Giessen, 1896, 

S. 304. (Албрехт Pay. «Усещане и мислене», Гисен, 1896, стр. 304, 
Ред.).

229



Хвърля йероглифния или символический материализъм 
или полуматериализма на Хелмхолц в името на последо-
вателния материализъм на Фойербах.

Идеалистът Леклер (представител на любезната на 
ума и сърцето на Мах «иманентна школа») също обви-
нява Хелмхолц в непоследователност, в колебания между 
материализма и спиритуализма («Der Realismus etc.», 
S. 154*).  Но за Леклер теорията на символите не е недоста-
тъчно материалистическа, а твърде много материалисти-
ческа. «Хелмхолц смята — пише Леклер, — че възприя-
тията на нашето съзнание дават достатъчно опорни точки 
за познаване последователността във времето и еднак-
востта или нееднаквостта на трансцендентните причини. 
Това е достатъчно според Хелмохлц, за да се предположи 
закономерен ред в областта на трансцендентного» (стр. 33), 
т. е. в областта на обективно-реалното. И Леклер тръби 
против тоя «догматически предразсъдък на Хелмхолц». 
«Богът на Беркли — възклицава той, — като хипотетична 
причина за закономерния ред на идеите в нашето съз-
нание, поне също толкова е способен да задоволи нашата 
потребност от причинно обяснение, колкого и светът на 
външните неща» (34). «Последователното прокарване 
теорията на символите. . . е невъзможно без щедро при-
месване на вулгарен реализъм» (стр. 35) — т. е. на ма-
териализъм.

Така «критическият идеалист» напада в 1879 г. Хелм-
холц заради материализъм. Двадесет години по-късно 
превъзнасяният от Мах негов ученик Клайнпегер опровер-
гава по следния начин «остарелия» Хелмхолц чрез «най- 
новата» философия на Мах в своята статия: «За принцип-
ните възгледи на Ернст Мах и Хайнрих Херц върху 
физиката.»**  Да оставим засега настрана Херц (който 
всъщност беше също така непоследователен, както Хелм-
холц) и да разгледаме съпоставянето, което Клайнпетер 
прави между Мах и Хелмхолц. Като привежда редица 
цитати от двамата автори и подчертава с особено ударе-
ние известните заявления на Мах, че за комплекса от 

* — «Der Realismus der modernen Naturwissenschaft im Lich-
te der von Berkeley und Kant angebahnten Erkenntniskritik», S. 
154. Ред.

** «Archiv für Philosophie78», II, Systematische Philosophie, 
Band V., 1899, SS, 163—164 особ. («Архив за философия», Н, Систе-
матическа филоссфия, т. V, 1899, стр. 163—164 особ. Ред.),

230



усещания телата са мислени символи и т. н., Клайнпетер 
казва:

«Ако проследим хода на мислите на Хелмхолц, ще 
срещнем следните основни предпоставки:

1) Съществуват предмети на външния свят.
2) Изменението на тия предмети е немислимо без 

въздействието на някаква (приемана за реална) причина.
3) «Причина, според първоначалното значение на тази 

дума, е това, което си остава неизменно, като оставащо 
или съществуващо зад сменяващите се явления, именно: 
веществото и законът за неговото действие, силата» 
(цитат на Клайнпетер из Хелмхолц).

4) Всички явления могат да бъдат изведени логически 
строго и еднозначно от техните причини.

5) Постигането на тази цел е равнозначно с облада-
ването на обективната истина, овладяването (Erlangung), 
на която се признава по такъв начин за мислимо» (163).

Възмущавайки се от тези предпоставки, от тяхната 
противоречивост, от създаването на неразрешими про-
блеми, Клайнпетер отбелязва» че Хелмхолц не издържа 
строго тия възгледи, като употребява понякога «обрати 
на речта, които напомнят до известна степен чисто логи-
ческото разбиране на Мах за такива думи» като материя, 
сила, причина и т. н.

«Не е трудно да се намери източникът на нашата 
незадоволеност от Хелмхолц, ако си спомним тъй пре-
красните и ясни думи на Мах. Погрешното разбиране на 
думите: маса, сила и т. н. —ето къде са грешките в ця-
лото разсъждение на Хелмхолц. Та това са само по-
нятия, продукти на нашата фантазия, а съвсем не реал-
ности, съществуващи вън от мисленето. Ние съвсем не 
сме в състояние да познаваме каквито и да е реалности. 
От наблюдения на нашите сетива ние изобщо не сме 
в състояние поради тяхното несъвършенство да правим 
дори един еднозначен извод. Никога ние не можем да 
твърдим, че напр. при наблюдаване на известна скала 
(durch Ablesen einer Skala) получаваме едно определено 
число — всякога са възможни, в известни граници, без-
крайно много числа, които еднакво добре се съгласуват 
с фактите на наблюдението. А да познаваме нещо реално, 
лежащо вън от нас — това вече ние съвсем не можем. 
Предположете дори, че това би било възможно и че ние 
сме познали реалности; тогава ние не бихме имали право 

231



да прилагаме към тях законите на логиката, защото те 
са наши закони и са приложими само към нашите по-
нятия, към нашите (курсивът навсякъде е на Клайнпетер) 
продукти на мисълта. Между фактите няма логическа 
връзка, а само проста последователност, аподиктически 
съждения тук са немислими. Неправилно е следователно 
да се казва, че един факт е причина на друг, а заедно 
с това твърдение пада и цялата дедукция на Хелмхолц, 
построена върху това понятие. Най-после невъзможно е 
да се достигне обективна, т. е. съществуваща независимо 
от всякакъв субект истина, невъзможно е не само поради 
свойствата на нашите сетива, но и затова, че ние като 
хора (wir als Menschen) изобщо не можем никога да си 
съставим никаква представа за това, което съществува 
съвсем независимо от нас» (164).

Както вижда читателят, нашият ученик на Мах, 
повтаряйки любимите думички на своя учител и на не- 
признаващия се за махист Богданов, отхвърля цялата 
философия на Хелмхолц изобщо, отхвърля я от идеали- 
стическа гледна точка. Теорията на символите дори не се 
изтъква отделно от страна на идеалиста, който я смята за 
неважно и може би случайно отклонение от материализ-
ма. А Клайнпетер взема Хелмхолц като представител «на 
традиционните възгледи във физиката», «към които въз-
гледи и сега се придържат повечето от физиците» (160).

В резултат получаваме, че Плеханов е направил явна 
грешка при излагането на материализма, Базаров пък 
съвсем е объркал работата, като е струпал в един куп 
материализма и идеализма, като е противопоставил на 
«теорията на символите», или на «йероглифическия мате-
риализъм», идеалистическата глупост, че «сетивната пред-
става е именно вън от нас съществуващата действителност». 
От кантианеца Хелмхолц, както и от самия Кант, материа-
листите отидоха наляво, махистите надясно.

7. За двояката критика срещу Дюринг

Да отбележим още една характерна чертичка в не-
вероятното изопачаване на материализма от махистите. 
Валентинов иска да срази марксистите, като ги сравнява 
с Бюхнер, у когото имало много сходно с Плеханов, 
макар че Енгелс е отделял себе си рязко-от Бюхнер. 

232



Като пристъпва, от друга страна, към същия този въпрос, 
Богданов като че ли защищава «материализма на есте-
ствениците», за който било «прието да се. говори някак 
■презрително» («Эмпириомонизм», III кн., стр. X). И Ва-
лентинов, и Богданов заплитат тук работата безбожно. 
Маркс и Енгелс винаги «са говорили презрително» за 
лошите социалисти, но от това следва, че. в техен дух е 
учението на правилния, научния социализъм, а не прели- 
танията от социализъм към буржоазни възгледи. Маркс 
и Енгелс винаги са осъждали лошия (и главно антидиа-
лектический) материализъм, но те го осъждат от гледна 
точка на по-високия, по-развития, диалектическия мате-
риализъм, а не от гледна точка на юмизма или берклиан- 
ството. За лошите материалисти Маркс, Енгелс и Дицген 
са говорили, държейки сметка за тях и желаейки да 
изправят техните грешки, а за юмистите и берклианците, 
за Мах и Авенариус те не биха и говорили, след като са се 
ограничили с една още по-презрителна забележка по, 
адрес на цялото им направление. Затова безконечните 
кривения на нашите махисти и техните гримаси по отно-
шение на Холбах и К0, Бюхнер и К° и т. н. означават 
изцяло и изключително хвърляне прах в очите на публи-
ката, прикриване отстъплението на целия махизъм от са-
мите основи на материализма изобщо, страх открито и 
ясно да излязат срещу Енгелс.

А трудно би било да се изрази човек по-ясно, откол-
кото Енгелс в отзива си за френския материализъм от 
XVIII век и за Бюхнер, Фохт и Молешот в края на II 
глава на своя «Лудвиг Фойербах». Да не се разбере 
Енгелс не може, освен ако не искаш да го изопачиш. 
Ние с Маркс сме материалисти — казва .Енгелс в тая 
глава, разяснявайки основното отличие на всички школи 
на материализма от целия лагер на идеалистите, от всички 
кантианци и юмисти изобщо. И Енгелс упреква Фойербах 
за известно малодушие, лекомислие, изразило се в това 
че той тук-там се отрича от материализма изобщо заради 
грешките на една или друга школа на материалистите. 
Фойербах «нямаше право (durfte nicht) — казва Енгелс — 
да смесва учението на амбулантните разносвачи (Бюхнер 
и К°) с материализма изобщо» (Б. 21)77. «Само глави, раз-
валени от четене и приемане на вяра ученията на нем-
ските реакционни професори, можеха да неразберат ха-
рактера на такива упреци на Енгелс по адрес на Фойербах.

233



Енгелс напълно ясно казва, че Бюхнер и К° «не са 
излезли в нищо отвъд пределите на ученията на своите 
учители», т. е. материалистите от XVIII век, не са напра-
вили нито крачка напред. За това и само за това Енгелс 
упреква Бюхйер и К°, не за техния материализъм, както 
мислят невежите, а за това, че те не са движели напред 
материализма, «не са помисляли дори да развиват по- 
нататък теорията» на материализма. Само за това Ен-
гелс упреква Бюхнер и К°. И още тук, по точки, Енгелс 
изброява три основни «ограничености» (Beschränktheit) 
на френските- материалисти от XVIII в., от които Маркс 
и Енгелс са се избавили, но от които не са могли да се 
избавят Бюхнер и К°. Първата ограниченост: възгледът 
на старите материалисти бе «механически» в смисъл, че 
те «прилагаха изключително мащаба на механиката към 
процесите на химическата и органическата природа» 
(S. 19). Ние ще видим в следната глава как неразбирането 
на тия думи на Енгелс доведе до това, че някои хора 
затънаха чрез новата физика в идеализма. Енгелс не за 
това отхвърля механическия материализъм, за което го 
обвиняват физиците от «най-новото» идеалистическо (ма- 
хисткото — това е едно и също) направление. Втората 
ограниченост: метафизичност на възгледите на старите 
материалисти в смисъл на «антидиалектичност на тях-
ната философия». Тази ограниченост изцяло споделят 
заедно с Бюхнер и К° нашите махисти, които, както ви-
дяхме, нищичко не са разбрали относно прилагането на 
диалектиката от Енгелс към гносеологията (абсолютната 
и относителната истина например). Третата ограниченост: 
запазване идеализма «горе», в областта на обществената 
наука, неразбиране историческия материализъм.

Като изброява и обяснява с изчерпваща ясност тия 
три «ограничености» (S. 19—21). Енгелс веднага прибавя: 
«отвъд тези- предели» (über diese Schranken) Бюхнер и 
К0 не излязоха.

Изключително за тези три неща, изключително в тези 
предели Енгелс отхвърля и материализма на XVIII век, 
и учението на Бюхнер и К°1 По всички останали, по-аз- 
бучни въпроси на материализма (изопачени от махистите) 
никаква разлика няма и не може да има между Маркс 
и Енгелс, от една страна, и всички тези стари материа-
листи, от друга. Бъркотия в този напълно ясен въпрос 
внесоха изключително руските махисти, защото за тех- 

234



ните западноевропейски учители и съмишленици е на-
пълно очевидно коренното различие на линията на Мах 
и К0 от линията на материалистите изобщо. На нашите 
махисти бе нужно да объркат този въпрос, за да представят 
своето скъсване с марксизма и преминаването си в лагера 
на буржоазната философия във вид на «дребни поправ- 
чици» на марксизма!

Вземете Дюринг. Мъчно можем да си представим 
нещо по-презрително от отзивите на Енгелс за него. Но 
погледнете как Леклер критикува този същия Дюринг 
едновременно с Енгелс, хвалейки «революционизиращата 
философия» на Мах. За Леклер Дюринг е «крайната ле-
вица» на материализма, «която без прикрития обявява 
усещането, както и изобщо всяка проява на съзнанието 
и разума, за отделяне, за функция, за висш цветец, за 
съвкупен ефект и др. т. на ооганизма на живото същество» 
(«Der Realismus» и т. н., 1879, S. 23—24*).

За това ли Енгелс критикува Дюринг? Не. В това 
той напълно се схожда с Дюринг, както и всеки друг 
материалист. Той критикува Дюринг от диаметрално про-
тивоположно гледище заради непоследователността му в 
материализма, заради идеалистическите странности, които 
оставят отворена вратичка за фидеизма.

«Природата сама работи в имащото представи съще-
ство, а също извън него, за да произвежда закономерно 
свързани възгледи и да създава необходимото знание за 
хода на нещата.» Тези думи на Дюринг привежда Леклер 
и бясно се нахвърля срещу такъв материализъм, срещу 
«най-грубата метафизика» на този материализъм, срещу 
«самоизмамата» и т. н. и др. т. (S. 160 и 161 —163).

За това ли Енгелс критикува Дюринг? Не. Той осми-
ва всяка иадутост, но в признаването на обективната 
закономерност на природата, отразявана от съзнанието, 
Енгелс напълно се схожда с Дюринг, както и с всеки друг 
материалист.

«Мисленето е висш вид на цялата останала действи-
телност». . . «Основната предпоставка на философията е 
самостоятелността и различието на материално действи-
телния свят от групата явления на съзнанието, които въз-

* — «Der Realismus der modernen Naturwissenschaft im Lich-
te der von Berkeley und Kant angebahnten Erkenntniskritik», 1879, 
S. 23—24, Ред.

235



никват в този свят и го познават.» Леклер привежда тези 
думи на Дюринг заедно с редица нападки на Дюринг 
против Кант и т. н., като обвинява за това Дюринг в 
«метафизика» (S. 218—222), в признаване на «метафизичен 
ската догма» и др. т.

За това ли Енгелс критикува Дюринг? Не. По това, 
че светът съществува независимо от съзнанието и че 
всякакво отстъпление на кантианците, юмистите, берк- 
лианците и т. н. от тая истина е фалш, Енгелс напълно 
се схожда с Дюринг, както и с всеки друг материалист. 
Ако Енгелс би видял от каква страна Леклер под ръка 
с Мах пристъпват да критикуват Дюринг, той би окачест-
вил тия двама философски реакционери със сто пъти по- 
презрителни епитети, отколкото Дюринг! За Леклер Дю-
ринг е въплъщение на зловредния реализъм и материали-
зъм (срв. също «Beiträge zu einer monistischen Erkenntnis-
theorie», 1882, S. 45). — В. Шупе, учител и съратник на 
Мах, обвинява Дюринг в 1878 г. в «бълнуващ реализъм», 
Traumrealismus*,  като отмъщение за думичката «бълну-
ващ идеализъм», пусната от Дюринг против всички идеа-
листи. За Енгелс тъкмо обратното: Дюринг е недоста-
тъчно издържан, ясен и последователен материалист.

И Маркс с Енгелс, и Й. Дицген излизат на философ-
ското поприще тогава, когато в прогресивната интелиген-
ция изобщо и в работническите кръгове по-специално 
господствува материализмът. Напълно естествено е по-
ради това, че Маркс и Енгелс обръщат цялото си внимание 
не върху повторение на старото, а върху сериозното тео-
ретическо развитие на материализма, върху неговото 
приложение в историята, т. е. върху дострояването на 
сградата на материалистическата философия догоре. На-
пълно естествено е, че те се ограничават в областта на 
гносеологията с изправяне грешките на Фойербах, с 
осмиване на пошлостите у материалиста Дюринг, с кри-
тика на грешките на Бюхнер (вж. у Й. Дицген), с под-
чертаване на това, което особено не достига на тези най- 
разпространени и популярни в работническата среда ав-
тори, а именно: на диалектиката. За азбучните истини на 
материализма, за които в десетки издания са викали ам-
булантните разносвачи, Маркс, Енгелс и Й. Дицген не се 

* Dr. Wilhelm Schuppe. «Erkenntnistheoretische Logik», Bonn, 
1878, S. 56 (Д-р Вилхелм Шупе, «Теоретико-познавателна логика», 
Бон, 1878, стр. 56. Ред.).

236



безпокоят, насочвайки цялото си внимание кьМ това, тий 
азбучни истини да не се вулгаризират, да не се опро-
стяват прекомерно, да не водят към застой на мисълта 
(«материализъм долу, идеализъм горе»), към забравяне 
ценния плод на идеалистическите системи, Хегеловата 
диалектика — това бисерно зърно, което петлите бюхне- 
ровци, дюринговци и К° (заедно с Леклер, Мах, Авена-
риус и пр.) не са умеели да отделят от сметта на абсолютния 
идеализъм.

Ако си представим що-годе конкретно тези истори-
чески условия на философските произведения на Енгелс 
и Й. Дицген, съвсем ясно ще ни стане защо те повече 
са отделяли себе си от вулгаризацията на азбучните 
истини на материализма, отколкото са защищавали самите 
тия истини. Маркс и Енгелс повече отделят себе си също 
така от вулгаризацията на основните искания на полити-
ческата демокрация, отколкото сами защищават тези иска-
ния.

Само учениците на философските реакционерн можеха 
«да не забележат» това обстоятелство и да представят 
на читателите работата в смисъл, че Маркс и Енгелс не 
били разбирали какво значи да си материалист.

8. Как можа Й. Дицген да се хареса 
на реакционните философи?

Приведеният по-горе пример с Хелфонд съдържа вече 
отговора на тоя въпрос и ние няма да проследяваме без-
бройните случаи на хелфондовско отнасяне на нашите 
махисти към Й. Дицген. По-целесъобразно е да приведем 
редица разсъждения на самия Й. Дицген, за да покажем 
неговите слаби страни.

«Мисълта е функция на мозъка» — казва Дицген 
(«Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit», 1903, S. 52. 
Йма руски превод: «Сущность головной работы»). «Ми-
сълта е продукт на мозъка. . . Моята писмена маса като 
съдържание на моята мисъл съвпада с тая мисъл, не се 
отличава от нея. Но тази писмена маса вън от моята 
глава е неин предмет, съвсем различен от нея» (53). Тези 
напълно ясни материалистически положения Дицген 
обаче допълня с такива: «Но и несетивната представа е 
сетивна, материална, т. е. действителна. . . Духът не по*  

237



Йече се отличава от масата, от светлината, от звука, от-
колкото тия неща се отличават едно от друго» (54). Тук 
имаме явна невярност. Че и мисълта, и материята са 
«действителни», т. е. съществуват — това е вярно. Но да 
се нарече мисълта материална значи да се направи по-
грешна стъпка към смесване на материализма с идеа-
лизма. Всъщност това е по-скоро неточност на израза у 
Дицген, който на друго място правилно казва: «Духът и 
материята имат поне това общо, че те съществуват» (80). 
«Мисленето е телесна работа — казва Дицген. — За 
мисленето аз се нуждая от вещество, за което може да 
се мисли. Това вещество ни е дадено в явленията на 
природата и живота. . . Материята е граница на духа; той 
не може да излезе отвъд пределите на материята. Духът 
е продукт на материята, но материята е нещо повече от 
продукт на духа. . .» (64). Махистите се въздържат да 
разглеждат подобни материалистични разсъждения на 
материалиста Й. Дицген! Те предпочитат да се залавят 
за неточностите и бъркотията у Дицген. Например той 
казва, че природоизследователите могат да бъдат «идеа-
листи само вън от своята област» (108). Така ли е това и 
защо е така — махистите мълчат. Но една страничка по- 
рано Дицген признава «позитивната страна на съвремен-
ния идеализъм» (106) и «недостатъчността на материали-
стическия принцип», нещо, което трябва да зарадва махи- 
стите! Неправилно изразената мисъл на Дицген се състои 
в това, че и различието на материята от духа е относи-
телно, не прекомерно (107). Лова е така, но оттук про-
изтича не недостатъчността на материализма, а недоста-
тъчността на метафизическия, на антидиалектическия 
материализъм.

«Простата, научната истина се основава не върху лич-
ността. Нейните основи се намират вън (т. е. вън от лич-
ността), в нейния материал, тя е обективна истина. . . Ние 
се наричаме материалисти. . . Философите материалисти 
се характеризират с това, че те поставят в началото, на 
първо място телесния свят, а идеята или духа разглеждат 
като следствие — докато противниците, по маниера на ре-
лигията, извеждат нещата от думата. . . извеждат мате-
риалния свят от идеята» («Kleinere pnilosopniscnen icnrif- 
ten», 1903, S. 59, 62*).  Лова признаване на ооективната

•' * — «Малки философски трудове», 1903, стр. 59, 62. Ред. 

239



йбТина и повтарянето на Ёнгелсовото определение на Ма-
териализма махистите заобикалят. Но ето че Дицген казва: 
«Ние бихме могли със също такова право да се наречем 
идеалисти, тъй като нашата система почива върху съв-
купния резултат на философията, върху научното из-
следване на идеята, върху ясното разбиране природата 
на духа» (63). Не е трудно да се хванеш за тази явно 
невярна фраза, за да се отречеш от материализма. Всъщ-
ност у Дицген по-невярна е формулировката, отколкото 
основната мисъл, която се свежда до посочването, че 
старият материализъм не е умеел научно да изследва 
идеята (с помощта на историческия материализъм).

Ето разсъждението на Дицген за стария материа-
лизъм: «Както нашето разбиране на политическата ико-
номия, така и нашият материализъм е научно, исто-
рическо завоевание. Както се отличаваме напълно опреде-
лено от социалистите на миналото, така се отличаваме и 
от предишните материалисти. С последните общото у нас 
е само това, че ние признаваме материята като пред-
поставка или първооснова на идеята» (140). Това «само» 
е характерно! То включва в себе си всички гносеологични 
основи на материализма за разлика от агностицизма, ма-
хизма, идеализма. Но вниманието на Дицген е устремено 
към това, да отдели себе си от вулгарния материализъм.

Затова пък по-нататък следва явно невярно място: 
«Трябва да се разшири понятието материя. Тук се от-
насят всички явления на действителността, следователно, 
и нашата способност да познаваме, да обясняваме» (141). 
Това е бъркотия, която може само да смеси материа-
лизма и идеализма под форма на «разширяване» на първия. 
Да се хванеш за подобно «разширяване» значи да за-
бравиш основата на Дицгеновата философия, признава-
нето на материята за първично, за «граница на духа». 
И след няколко реда Дицген всъщност се поправя сам: 
«Цялото управлява частта, материята — духа» (142). . . 
«В тоя смисъл ние можем да разглеждаме материалния 
свят. . . като първа причина, като творец на небето и 
земята» (142). Че в понятието материя трябва да се вклю-
чат и мислите, както повтаря Дицген в «Екскурси» 
(стр. 214 от цит. кн.), това е бьркогия, защото при такова 
включване г>би смисъл гносеологичното противопоста-
вяне материята на духа, материализма на идеализма, за 
което противопоставяне настоява самият Дицген. Че това 

239



Противопоставяне не трябва да бъде «тГрекомерно», пре-
увеличено, метафизическо, това е безспорно (и в подчерта-
ването на това е голямата заслуга на диалектическия 
материалист Дицген). Пределите на абсолютната необхо-
димост и абсолютната истинност на това относително 
противопоставяне са именно ония предели, които определят 
насоката на гносеологичните изследвания. Да се опери-
ра с противоположността на материята и духа, на физи-
ческото и психическото отвъд тия предели, като с абсо-
лютна противоположност, би било грамадна грешка.

Дицген изразява своите мисли разлято, неясно, кашо- 
образно — зе разлика от Енгелс. Но като оставим на-
страна недостатъците на изложението и отделните грешки, 
той ненапразно отстоява «материалистическата теория 
на познанието» (3. 222, също S. 271)., «диалектическия 
материализъм» (S. 224). «Материалистическата теория на 
познанието — казва Й. Дицген — се свежда към призна-
нието, че човешкият орган на познанието не излъчва ни-
каква метафизическа светлина, а е къс от природата, 
който отразява Другите късове на природата» (222—223). 
«Познавателната способност не е някакъв свръхестествен 
източник на истината, а е огледалоподобен инструмент, 
който отразява вещите на света или природата» (243). 
Нашите дълбокомислени махисти избягват да разглеждат 
всяко отделно положение от материалистическата тео-
рия на познанието на Й. Дицген, като се хващат за него-
вите отстъпления от нея, за неяснотите и бъркотията. 
На реакционните философи Й. Дицген можа да се понрави 
затова, защото тук-там той бърка. Където има бъркотия, 
там са и махистите, това вече се разбира от само себе си.

На 5 декември 1868 г. Маркс пише на Кугелман: 
«Отдавна вече Дицген ми е изпратил откъс от ръкописа 
за «Способността па мисленето», който, въпреки известна 
бъркотия в понятията и твърде честите повторения, съ-
държа много превъзходни и, като продукт на самостоя-
телно мислене на работник, достойни за учудване мисли» 
(стр. 53 на руския превод)78. Г-н Валентинов привежда 
тоя отзив и не се досеща да се попита е какао Маркс е видял 
бъркотия у Й. Дицген: в това ли, което сближава Дицген 
с Мах, или в това, което противопоставя Дицген на Мах? 
Г-н Валентинов не е поставил тоя въпрос, понеже и той е 
чел и Дицген, и писмата на Маркс като Гоголевия Пе-
трушка. А на тоя въпрос не е трудно да се намери отговор.

240



Маркс е наричал неведнъж своя мироглед диалектически 
материализъм и Енгелсовият «Анти-Дюринг», прочетен 
изцяло от Маркс в ръкопис, излага именно тоя мироглед. 
Оттук дори г-да Валентиновци биха могли да съобразят, 
че бъркотията у Й. Дицген е могла да се състои само в 
неговите отстъпления от последователното прилагане на 
диалектиката, от последователния материализъм, частно 
от «Анти-Дюринг».

Не се ли досещат сега г. Валентинов и събратята му, 
че Маркс е могъл да нарече бъркотия у Дицген само 
онова, което сближава Дицген с Мах, който вървеше от 
Кант не към материализма, а към Беркли и към Юм? 
Или може би материалистът Маркс е нарекъл бъркотия 
тъкмо материалистическата теория на познанието на Диц-
ген, а е одобрил неговите отстъпления от материализма? 
Одобрил е онова, което се различава от написания с не-
гово участие «Анти-Дюринг»?

Кого заблуждават нашите махисти, които желаят да 
ги смятат за марксисти и съобщават при това на всеуслу- 
шание благата вест, че «техният» Мах одобрил Дицген? 
Не са се досетили нашите герои, че Мах е могъл да одобри 
Дицген само за онова, за което Маркс го е нарекъл обър-
кана глава!

При обща оценка на Й. Дицген той не заслужава 
такова рязко порицание. Той е 9/10 материалист, който 
никога не е претендирал нито за оригиналност, нито за 
особена, различна от материализма философия. За Маркс 
Дицген говори много пъти, и то не иначе освен като за 
глава на направлението («Kleinere phil. Sehr.», S. 4 — 
отзив от 1873 г.; S. 95—1876 г. — подчертава се, че Маркс 
и Енгелс «притежават необходимата философска школа», 
т. е. философско образование; S. 181 — 1886 г. — за 
Маркс и Енгелс като «признати основатели» на направле-
нието). Дицген е марксист и мечешка услуга му правят 
Ойген Дицген и — уви! — другарят П. Дауге, като 
съчиняват «натурмонизъм», дицгенизъм и др. т. «Дицге- 
низъм», различен от диалектическия материализъм, е 
бъркотия, стъпка към реакционната философия, опит 
да се създаде линия не от онова, което е велико у Йосиф 
Дицген (у тоя работник философ, открил диалектическия 
материализъм по своему, има много велики неща!), а от 
онова, което у него е слабо!

Ще се огранича с два примера за това, как др. П. Дау-

16 В. И. Ленин, т. 3 241



re и Ойген Дицген се подхлъзнат към реакционната фило*  
София.

П. Дауге пише във II издание на «Аквизит», стр. 273: 
«Дори буржоазната критика посочва връзката на филосо-
фията на Дицген с емпириокритицизма и иманентната 
школа», и по-долу: «особено на Леклер» (в цитат от «бур-
жоазната критика»).

Че П. Дауге цени и уважава Й. Дицген, е несъмнено. 
Но несъмнено е също така, че той позори Й. Дицген, като 
привежда без протест, отзива на буржоазния драскач, 
който сближава един най-решителен враг на фидеизма 
и на професорите, на «дипломираните лакеи» на буржоа-
зията, с един открит проповедник на фидеизма и отяв- 
лен реакционер — Леклер. Възможно е Дауге да е повто-
рил чужд отзив за иманентите и за Леклер, като не е бил 
запознат самият лично с писанията на тези реакционери. 
Но нека това му послужи като предупреждение: пътят 
от Маркс към особеностите на Дицген — към Max — 
към иманентите — е път към блатото. Не само сближава-
нето с Леклер, но и сближаването с Мах изтъква Дицген 
обърканата глава за разлика от Дицген материалиста.

Аз ще защищавам Й. Дицген от П. Дауге. Аз твърдя, 
че Й. Дицген не е заслужил такъв срам като сближа-
ването му с Леклер. И аз мога да се позова на най-автори-
тетен по такъв въпрос свидетел: на също такъв реакцио-
нер, философ фидеист и «иманент» като Леклер, именно 
на Шуберт-Золдерн. В 1896 г. той писа: «Социалдемокра-
тите на драго сърце се сближават с Хегел, с по-голямо или 
с по-малко (обикновено с по-малко) право, само че те мате-
риализират Хегеловата философия; срв. Й. Дицген. У 
Дицген абсолютното става универсум, а този последният — 
нещо в себе си, абсолютен субект, чиито явления са 
негови предикати. Че Дицген прави по такъв начин най- 
чистата абстракция основа на конкретния процес, това, 
разбира се, той не забелязва — тъй както не е забелязал 
това и Хегел. . . Хегел, Дарвин, Хекел и естественоисто- 
рическият материализъм твърде често се съчетават хаотич-
но у Дицген» («Социальный вопрос», S. XXXIII). Шуберт- 
Золдерн се ориентира във философските отсенки по-добре ( 
отколкото Мах, който хвали всички, които и да са, чак до 
кантианеца Йерузалем.

Ойген Дицген имё наивността да се оплаче на нем ■ 
ската публика от това, че тесните материалисти в Русия 

242



саТ«обидили» Йосиф Дицген, и преведе на немски език 
статиите на Плеханов и Дауге за Й. Дицген (вж. J. Dieb 
zgen; «Erkenntnis und Wahrheit», Stuttg., 1908*,  приложе-
нията). Изказа бедният «натурмонист» всичките си оплак-
вания от собствената си глава: Фр. Меринг, който разбира 
нещичко от философия и марксизъм, писа в своята ре-
цензия, че Плеханов по същество е прав против Дауге 
(«Neue Zeit», 1908, № 38, 19 Juni, Feuilleton, S. 432**).  
Че Й. Дицген, като отстъпва от Маркс и Енгелс, изпада 
в задънена улица (S. 431), това за Меринг не подлежи на 
съмнение. Ойген Дицген отговори на Меринг с дълга и 
плачлива бележка, в която стига дотам, че Й. Дицген 
можел да бъде полезен «за съединяване» на «враждуващите 
братя ортодокси и ревизионисти» («N. Z.», 1908, № 44, 
31. Juli, S. 652).

Още едно предупреждение, другарю Дауге: пътят от 
Маркс към «дицгенизма» и «махизма» е път към блато-
то — не за лицата, разбира се, не за Иван, Драган, Пет-
кан, а за направлението.

И не крещете, г-да махисти, че аз се позовавам на 
«авторитети»: вашите викове против авторитетите са про-
сто прикритие на това, че социалистическите авторитети 
(Маркс, Енгелс, Лафарг, Меринг, Кауцки) вие подменяте 
с буржоазни авторитети (с Мах, Петцолд, Авенариус, 
иманентите). По-добре би било за вас да не повдигате 
въпрос за «авторитети» и «авторитарност»!

Ред,
* — Й. Дицген. «Познание и истина», Щутгарт. 1908. Ред,

** — «Ново време», 1908, кн. 38, 19 юни, статия, стр. 32.



Глава V

Най-новата революция в природознанието 
и философският идеализъм

Преди една година в списанието «Die Neue Zeit» бе 
поместена статията на Йосиф Дине-Денес: «Марксизмът 
и най-новата революция в природознанието» (1906— 
1907 г.» кн. 52). Недостатъкът на тази статия е игнориране-
то на гносеологическите изводи, които се правят от «но-
вата» физика и които сега специално ни интересуват. 
Но именно този недостатък прави за нас особено интересно 
гледището и изводите на споменатия автор. Йосиф Дине- 
Денес стои, като пишещия тези редове, върху гледището 
на същия оня «редник марксист», за когото с такова ве-
личествено презрение говорят нашите махисти. «Диалек-
тик-материалист — пише напр. г. Юшкевич — нарича 
себе си обикновено средният марксист, марксистът-ред-
ник» (стр. 1 от неговата книга). Ето този именно редник- 
марксист в лицето на Й. Дине-Денес съпостави най- 
новите открития в природознанието и особено във фи-
зиката (хикс лъчи, лъчите на Бекерел, радия70 и т. н.) 
непосредствено с «Анти-Дюринг» на Енгелс. До какъв 
именно извод го доведе това съпоставяне? «В най-раз-
лични области на природознанието — пише Й. Дине- 
Денес — са придобити нови знания и всички те се свеждат 
до пункта, който Енгелс искаше да постави на пръв план, 
именно до това, че в природата «няма никакви непримири-
ми противоположности, никакви насилствено фикси-
рани разграничителни линии и различия» и че ако в при-
родата се срещат противоположности и различия, то тях-
ната неподвижност и тяхната абсолютност се внасят в при-
родата изключително от нас.» Откри се например, че свет-
лината и електричеството са само прояви на една и съща 
природна сила80. С всеки изминат ден става все по-ве-
роятно, че химическото сродство се свежда до електри- 

244



чески процеси. Неразрушимите и неразложими елементи 
на химията, броят на които продължава постоянно да 
нараства като че ли за подигравка с единството на света, 
се оказват разрушими и разложими. Елементът радий 
можа да бъде превърнат в елемент хелий81. «Както всички 
сили на природата се свеждат към една сила, също така и 
всички вещества на природата се свеждат към едно ве-
щество» (курсивът е на Й. Дине-Денес). Като привежда 
мнението на един от учените, които смятат атома само за 
сгъстяване на етера82, авторът възклицава: «Как блестящо 
се потвърждава мисълта на Енгелс: движението е форма 
на битието на материята.» «Всички явления на природата 
са движение и разликата между тях се състои само в това, 
че ние, хората, възприемаме това движение в различни 
форми. . . Работата стои именно така, както е казал 
Енгелс. Също както историята, и природата е подчинена 
на диалектическия закон на движението.»

От друга страна, не можеш да вземеш в ръка литера-
тура на махизма или за махизма, без да срещнеш претен-
циозни позовавания на новата физика, която била опро-
вергала материализма и т. н. и др. т. Основателни ли са 
тези позовавания, е друг въпрос, но връзката на новата 
физика или, по-точно, на определена школа в новата фи-
зика с махизма и с другите разновидности на съвремен-
ната идеалистическа философия не подлежи и на най- 
малко съмнение. Да разгледаш махизма, като игнорираш 
тази връзка — както прави Плеханов83, — значи да се по-
диграваш с духа на диалектическия материализъм, т. е. 
да жертвуваш метода па Енгелс заради една или друга 
буква у Енгелс. Енгелс говори направо, че «с всяко епо-
хално откритие, дори в естественоисторическата област» 
(а за историята на човечеството и да не говорим), «мате-
риализмът неизбежно трябва да изменя своята форма» 
(«Л. Фойербах», стр. 19 на нем. изд.)84. Следователно 
ревизирането на «формата» на материализма на Ен-
гелс, ревизирането на неговите натурфилософски възгледи 
не само че не включва в себе си нищо «ревизионистичпо» 
в установения смисъл на думата, а, напротив, по необхо-
димост се изисква от марксизма. Ние упрекваме махистите 
съвсем не за такова ревизиране, а за техния чисто реви- 
зионистически похват — да изменят на същността на ма-
териализма под вид на критика на неговата форма, да прие-
мат основните положения на реакционната буржоазна 

245



философия, без всякакъв опит направо, открито и ре-
шително да се съобразят с такива напр. безусловно крайно 
съществени по дадения въпрос твърдения на Енгелс, като 
твърдението му: «. . .движението е немислимо без мате-
рия» («Анти-Дюринг», стр. 50)86.

От само себе си се разбира, че като разглеждаме 
въпроса за връзката на една школа от най-новите физици 
с възраждането на философския идеализъм, ние сме далеч 
от мисълта да засягаме специалните учения на физиката. 
Нас ни интересуват изключително гносеологическите из-
води от някои определени положения и общоизвестни от-
крития. Тези гносеологически изводи до такава степен 
сами се налагат, че те се засягат вече от много физици. 
Нещо повече, между физиците има вече различни направ-
ления, образуват се определени школи на тая почва. Ето 
защо нашата задача се ограничава с това, да представим 
ясно в какво е същината на различието между тези на-
правления и какво отношение имат те към основните 
линии на философията.

1. Кризата в съвременната физика

Известният френски физик Анри Поанкаре говори в 
своята книга «Ценността на науката», че има «признаци 
за сериозна криза» във физиката, и отделя за тая криза 
специална глава (ch. VIII. срв. р. 171). Тази криза не се 
изчерпва с това, че «великият революционер радий» под-
копава принципа за запазване на енергията. «Изложени 
са на опасност и всички други принципи» (180). Например 
принципът на Лавоазие или принципът за запазване на 
масата се оказва подкопан от електронната теория за 
материята. Според тази теория атомите се състоят от из-
вънредно малки частици, натоварени с положително и 
отрицателно електричество, наричани електрони и «по-
топени в среда, която наричаме етер». Опитите на физи-
ците дават материал за изчисляване скоростта на движе-
нието на електроните и на тяхната маса (или отношението 
на тяхната маса към техния електрически товар). Скоростта 
на движението се оказва сравнима със скоростта на свет-
лината (300 000 километра в секунда) — достига например 
до една трета от тази скорост. При такива условия трябва 
да се взема под внимание двояката маса на електрона 

246



съобразно с необходимостта да се преодолее инерцията, 
първо, на самия електрон и второ — на етера. Първата 
маса ще бъде реалната, или механическата маса па елек-
трона, втората — «електродинамическата маса, която 
представлява инерцията на етера». И ето първата маса се 
оказва равна на нула. Цялата маса на електроните, или 
поне тази на отрицателните електрони, се оказва по своя 
произход изцяло и изключително електродинамическа. 
Масата изчезва. Подкопават се основите на механиката. 
Подкопава се принципът на Нютон, че действието и про-
тиводействието са равни, и т. н.8в

Пред себе си виждаме — казва Понкаре — «руини» 
на старите принципи на физиката, «всеобщо опустошение 
на принципите». Наистина — прави уговорката той — 
всички посочени изключения от принципите се отнасят 
до безкрайно малки величини — възможно е други без-
крайно малки величини, които противодействуват на под-
копаването на старите закони, ние още да не знаем — пък и 
радият при това е много рядък, но във всеки случай 
налице е «период на съмнения». Ние вече видяхме гносео-
логическите изводи на автора от тоя «период на съмне-
ния»: «не природата ни дава (или натрапва) понятията 
пространство и време, а ние ги даваме на природата»; 
«всичко, което не е мисъл, е най-чисто нищо». Това са 
идеалистически изводи. Рушенето на най-основните прин-
ципи доказва (такъв е ходът на мисълта у Поанкаре), че 
тия принципи са не някакви копия, снимки на природата, 
не изображения на нещо външно по отношение на съзна-
нието на човека, а са продукти на това съзнание. Поан-
каре не развива последователно тези изводи, не се ин-
тересува що-годе съществено от философската страна на 
въпроса. На нея най-подробно се спира френският писа-
тел по философски въпроси Абел Рей в книгата си «Тео-
рията на физиката у съвременните физици» (Abel Rey: 
«La théorie de la physique chez les physiciens contempo-
rains», Paris, F. Alcan, 1907). Наистина, авторът сам е 
позитивист, т. е. объркана глава и наполовина махист, 
но в дадения случай това е дори известно удобство, за-
щото той не може да бъде заподозрян в желание да «окле-
вети» идола на нашите махисти. На Рей не трябва да 
се: вярва, когато става дума за точното философско опре-
деление на понятията и за материализма специално, за-
щото Рей е също професор, и като такъв е изпълнен с без-

247



крайно презрение към материалистите (и се отличава с 
безкрайно невежество по гносеологията на материализма). 
Не ще и дума, че за такива «хора на науката» някакви 
си там Маркс и Енгелс съвсем и не съществуват. Но 
извънредно богатата литература по въпроса, не само 
френска, но и английска, и немска (Оствалд и Мах осо-
бено), Рей резюмира грижливо и общо взето добросъвест-
но, така че ние ще се ползуваме често от неговата работа.

Вниманието на философите изобщо — казва авто-
рът, — както и на онези, които по едни или други мотиви 
искат да критикуват изобщо науката, е привлечено сега 
особено към физиката. «Обсъждайки пределите и цен-
ността на физическите знания, критикуват всъщност 
законността на положителната наука, възможността да 
се постига познание за обекта» (р. I—II). От «кризата на 
съвременната физика» бързат да направят скептически 
изводи (р. 14). В какво именно е същността на тази кри-
за? През първите две третини на XIX век физиците бяха 
съгласни помежду си по всичко съществено. «Вярваха 
в чисто механическото обяснение на природата; прие-
маха, че физиката е само по-сложна механика, именно — 
молекуларна механика. Разделяха се само по въпроса 
за начините, по които да се сведе физиката към меха-
никата, за подробностите на механизма.» «В днешно 
време зрелището, което физико-химическите науки ни 
предлагат, изглежда съвсем обратно. Крайни разногла-
сия смениха предишното единодушие, и то разногласия 
не в подробностите, а в основните и ръководни идеи. 
Ако би било преувеличение да се каже, че всеки учен 
има и свои особени тенденции, все пак трябва да се кон-
статира, че науката, и особено физиката, има, както и из-
куството, многобройни школи, чиито изводи често пъти 
влизат в разрез помежду си, а понякога са и открито 
враждебни един на друг. . .

Оттук може да се види какво е значението и каква 
е ширината на това, което получи название криза на 
съвременната физика.

Традиционната физика до средата на XIX век прие-
маше, че е достатъчно простото продължение на физи-
ката, за да се получи метафизика на материята. Тази 
физика придаваше на своите теории онтологическо зна-
чение. И тези теории бяха изцяло механически. Тради-
ционният механизъм» (Рей употребява тази дума в особе-

248



ния смисъл на система от възгледи, които свеждат фи-
зиката към механиката) «представляваше следователно — 
свръхрезултатите от опита и отвъд пределите на опита — 
реалното познание на материалния свят. Това не беше 
хипотетичен израз на опита — това беше догма» (16). . .

Тук ние трябва да прекъснем почтения «позитивист». 
Ясно е, че той ни рисува материалистическата фило-
софия на традиционната физика, не желаейки да нарече 
дявола (т. е. материализма) по име. На юмиста материа-
лизмът трябва да се струва метафизика, догма, излизане 
отвъд пределите на опита и т. н. Незапознат с материа-
лизма, юмистът Рей няма абсолютно никакво понятие 
за диалектиката, за отликата на диалектическия мате-
риализъм от метафизическия материализъм в Енгелсо- 
вия смисъл на думата. Затова например съотношението 
между абсолютната и относителната истина е абсолютно 
неясно на Рей.

«. . .Критическите бележки против традиционния ме-
ханизъм, направени през втората половина на XIX век, 
подкопаха тази предпоставка на онтологическата реалност 
на механизма. Въз основа на тази критика се утвърди 
философският възглед върху физиката, който стана вече 
почти традиционен във философията от края на XIX 
век. Според тоя възглед науката не е нищо друго освен 
символична формула, начини за отбелязване (означение, 
repérage, създаване на знаци, белези, символи), а тъй 
като тези начини на отбелязване са различни в различ-
ните школи, скоро бе направено заключение, че се от-
белязва при туй само онова, което предварително е съз-
дадено (façonné) от човека за означаване (за символи- 
зиране). Науката стана произведение на изкуството за 
дилетантите, произведение на изкуството за утилитари- 
стите: гледища, които естествено почнаха навсякъде да 
се тълкуват като отричане възможността на науката. 
Науката като чисто изкуствено средство за въздействие 
върху природата, като проста утилитарна техника няма 
право да се нарича наука, ако не се изопачава смисълът 
на думите. Да се каже, че науката не може да бъде нищо 
друго освен такова изкуствено средство за въздействие, 
значи да се отрича науката в истинското значение на 
думата.

Крахът на традиционния механизъм или, по-точно, 
критиката, на която той беше подложен, доведе до след- 

249



ното положение: науката също претърпя крах. От невъз-
можността да се придържат просто и изключително към 
традиционния механизъм заключиха, че е невъзможно да 
съществува наука» (16—17).

И авторът поставя въпрос: «Дали съвременната кри-
за на физиката представлява временен и външен инцидент 
в развитието на науката, или науката внезапно завива 
назад и изоставя окончателно пътя, по който е вървя-
ла?. . .»

«. . .Ако физико-химическите науки, които в исто-
рията са били по същество защитници на еманципация-
та, търпят крушение в такава криза, която им оставя 
изключително стойността на технически полезни рецепти, 
но им отнема всякакво значение от гледна точка на по-
знаването на природата, оттук трябва да произлезе пълен 
преврат и в логиката, и в историята на идеите. Физи-
ката губи всякаква възпитателна стойност; духът на 
положителната наука, представляван от нея, става лъжо-
вен и опасен.» Науката може да даде само практически 
рецепти, а не действително знание. «Познанието на реал-
ното трябва да се търси с други средства. . . Трябва 
да се тръгне по друг път, трябва да се върне на субек-
тивната интуиция, на мистическото чувство за реалността, 
с една дума, на тайнственото, онова, което се смяташе, че 
им е отнето от науката» (19).

Като позитивист авторът смята такъв възглед за не-
правилен и кризата на физиката — за временна. По какъв 
начин Рей очиства Мах, Поанкаре и К° от тези изводи, 
ще видим по-долу. Сега ще се ограничим с констатиране 
факта на «кризата» и неговото значение. От последните 
думи на Рей, приведени от нас, е ясно какви реакционни 
елементи се възползуваха от тази криза и я изостриха. 
В предговора към своето съчинение Рей казва направо, 
че на «общия дух на съвременната физика» се стреми 
«да се опре фидеистическото и антиинтелектуалистиче- 
ското движение от последните години на XIX век» (II). 
Фидеисти (от латинската дума fides, вяра) се наричат във 
Франция онези, които поставят вярата над разума. Анти- 
интелектуализъм се нарича учението, което отрича пра-
вата или претенциите на разума. Следователно във фило-
софско отношение същността на «кризата в съвременната 
физика» се състои в това, че старата физика виждаше в 
своите теории «реално познание на материалния свят», 

250



т. е. отражение на обективната реалност. Новото течение 
във физиката вижда в теорията само символи, знаци, 
белези за практиката, т. е. отрича съществуването на 
обективна реалност, независима от нашето съзнание и 
отразявана от него. Ако Рей се придържаше към правил-
на философска терминология, той би трябвало да каже: 
материалистическата теория на познанието, приемана 
стихийно от предишната физика, се смени от идеалисти- 
ческата и агностическата, от което се възползува фиде- 
измът, въпреки желанието на идеалистите и агностиците.

Но тази смяна, в която се състои кризата, Рей не си 
представя така, като че ли всички нови физици стоят 
против всички стари физици. Не. Той посочва, че по 
своите гносеологически тенденции съвременните физици 
се делят на три школи: енергетическа или концептуа- 
листическа (conceptuelle — от думата концепт, чисто 
понятие), механическа или новомеханическа, към която 
продължават да се придържат грамадното мнозинство от 
физиците, и междинната между тях, критическата школа. 
Към първата се отнасят Мах и Дюем; към третата — Анри 
Поанкаре; към втората — Кирхов, Хелмхолц, Томсън 
(лорд Келвин), Максуел от старите, Лармор, Лоренц 
от най-новите физици. В какво се състои същността на 
двете основни линии (защото третата не е самостоятелна, 
а междинна), се вижда от следните думи на Рей:

«Традиционният механизъм построи системата на ма-
териалния свят.» В учението за строежа на материята 
той е изхождал от «елементи качествено еднородни и 
тъждествени», при което елементите е трябвало да се 
разглеждат като «неизменни, непроницаеми» и т. н. 
Физиката «строеше реална сграда от реални материали 
и реален цимент. Физикът притежаваше материалните 
елементи, причините и начина на тяхното действие, 
реалните закони на тяхното действие» (33—38). «Изме-
ненията на тоя възглед върху физиката се състоят пре-
димно в това, че се отхвърля онтологическата ценност 
на теориите и извънредно много се подчертава феномено-
логического значение на физиката.» Концептуалисти- 
ческият възглед има работа с «чисти абстракции», «търси 
чисто абстрактна теория, която отстранява, доколкото 
е възможно, хипотезата за материята». «Понятието енер-
гия става подоснова (substructure) на новата физика. 
Затова концептуалистическата физика може да бъде в 

251



по-голямата си част наречена енергетическа физика,» ма-
кар това наименование да не подхожда напр. за такъв пред-
ставител на концептуалистическата физика като Мах (р. 46).

Това смесване на енергетиката с махизма у Рей, раз-
бира се, не е съвсем правилно, както не е правилно и 
уверението, че до феноменологическия възглед за физи-
ката стига и новомеханистката школа (р. 48), при цялата 
дълбочина на различието й с концептуалистите. «Новата» 
терминология на Рей не изяснява въпроса, а го затъм- 
нява, но ние не можехме да я избягваме, за да дадем 
на читателя представа за възгледа на «позитивиста» върху 
кризата на физиката. Противопоставянето на «новата» 
школа срещу стария възглед, както читателят е можал 
да се убеди, напълно съвпада по същество с приведената 
по-горе критика, която Клайнпетер прави на Хелмхолц. 
Предавайки възгледите на разните физици, Рей отразява 
в своето изложение цялата неопределеност и колебливост 
на техните философски възгледи. Същността на кризата 
в съвременната физика се състои в рушенето на старите 
закони и основните принципи, в отхвърлянето на обек-
тивната реалност вън от съзнанието, т. е. в замяната 
на материализма с идеализъм и агностицизъм. «Материя-
та изчезна» — така може да се изрази основното и ти-
пично по отношение на много частни въпроси затрудне-
ние, което създаде тая криза. Върху това именно затруд-
нение ние ще се спрем.

2. «Материята изчезна»

У съвременните физици може да се срещне буквално 
такъв израз при описването на най-новите открития. 
Например Л. Улвиг в своята книга «Еволюция на нау-
ките» е озаглавил главата за новите теории относно ма-
терията: «Съществува ли материя?» «Атомът се дема- 
териализира — казва той там, — материята изчезва.»*  
За да се види колко лесно махистите правят оттук основни 
философски изводи, нека вземем например Валентинов.

♦ L. Houllevigue. «L’évolution des sciences», Paris (A. Col-
lin), 1908, pp. 63, 87, 88. Срв. също неговата статия. «Les idées des 
physiciens sur la matière» в «Année Psychologique»«7, 1908. (Л. Улвиг, 
«Еволюцията на науките», Париж (А. Колен), 1908, стр. 63, 87, 
88. Срв. също неговата статия «Представите на физиците за мате-
рията» в «Психологически годишник», 1908. Ред.)

252



«Твърдението, че научното обяснение на света получава 
твърдо обоснование «само в материализма», не е нищо 
друго освен измислица — пише той, — и на това отгоре 
нелепа измислица» (стр. 67). Като разрушител на тази 
нелепа измислица се привежда известният италиански 
физик Аугусто Риги, който казва, че електронната тео-
рия «е теория не толкова на електричеството, колкото на 
материята; новата система просто поставя електриче-
ството на мястото на материята» (Augusto Right: «Die 
moderne Theorie der physikalischen Erscheinungen», Lpz., 
1905, S. 131.*  Има руски превод). Привеждайки тия 
думи (стр. 64), г. Валентинов възклицава:

«Защо си позволява Аугусто Риги да нанесе такова 
оскърбление на св. материя? Може би защото той е солип-
сист, идеалист, буржоазен критицист, някакъв там емпи- 
риомонист или пък някой, който е даже нещо по-лошо 
от това?»

Тая забележка, която се струва на г. Валентинов 
убийствено отровна против материалистите, показва ця-
лата негова девствена невинност по въпроса за философ-
ския материализъм. В какво се състои действителната 
връзка на философския идеализъм с «изчезването на ма-
терията», г. Валентинов абсолютно не е разбрал. А онова 
«изчезване на материята», за което той говори, следвайки 
съвременните физици, няма отношение към гносеологи-
ческото разграничаване на материализма от идеализма. 
За да поясним това, ще вземем един от най-последовател- 
ните и ясни махисти, Карл Пирсън. За него физическият 
свят представлява групи сетивни възприятия. «Нашия 
познавателен модел на физическия свят» той илюстрира 
със следната диаграма, като прави уговорка, че съотно-
шението между размерите не е взето под внимание от тази 
диаграма (р. 282 «The Grammar of Science»):

Опростявайки диаграмата си, К. Пирсън е изхвър-
лил съвсем въпроса за съотношението между етера и 
електричеството или между положителните и отрицател-
ните електрони. Но това не е важно. Важното е, че идеа-
листического гледище на Пирсън приема «телата» за 
сетивни, възприятия, а след това вече съставянето на тия 
тела от частици, частиците от молекули и т. н. се отнася

* — Аугусто Риги. «Съвременната теория на физическите 
явления», Лайпциг, 1905, стр. 131. Ред.

253



етер атом
Единица Първо« Химически" Молекула Частица Тяло

атом (“S) (“V)

до измененията в модела на физическия свят, а съвсем 
не до въпроса, дали телата са символи на усещанията или 
усещанията са образи на телата. Материализмът и идеа-
лизмът се различават по едно или друго решение на 
въпроса за източника на нашето познание, за отноше-
нието на познанието (и «психическото» изобщо) към 
физическия свят, а въпросът за строежа на материята, 
за атомите и електроните е въпрос, който се отнася само 
до този «физически свят». Когато физиците казват: «Ма-
терията изчезва», с това те искат да кажат, че досега 
природознанието е довеждало всички свои изследвания 
на физическия свят до три последни понятия — материя, 
електричество, етер; а сега остават само двете последни, 
защото материята може да се сведе до електричеството, 
атомът може да се обясни като подобие на безкрайно 
малка слънчева система, вътре в която около положи-
телния електрон88 се движат с определена (и необятно 
голяма, както видяхме) скорост отрицателните елек-
трони.8® Вместо до десетки елементи физическият свят 
може следователно да се сведе до два или три (тъй като 
положителният и отрицателният електрон образуват «две 
съществено различни материи», както казва физикът 
Пела — Rey, I, с., р. 294—295*  ••). Природознанието води 
следователно към «единството на материята» (пак 
там)*** — ето истинското съдържание на фразата за из-
чезването на материята, за заменянето на материята 

• Вж. също настоящия том, стр. 308—309, бележката. Ред.
•• — Рей, на цитираното място, стр. 294—295. Ред.

*** — Срв. Oliver Lodge. «Sur les électrons», Paris, 1906, p. 
159. (Оливер Лодж. «За електроните», Париж, 1906, стр. 159. 
Ред. «Електрическата теория за материята», признаването на 
електричеството за «фундаментална субстанция» е «близко теоре-
тическо достижение на онова, към което всякога са се стремили 
философите, т. е. единството на материята». Сравни също Augu-
sto Righi. «Über die Struktur der Materie» Lpz. 1908; J. J. Tho-
mson. «The Corpuscular Theory of Matter, Lond., 1907; P. Lange-
vin. «La physique des électrons» в Revue générale des sciences»90, 1905,

254



с електричество и т. н., която обърква толкова много 
хора. «Материята изчезва» — това значи изчезва преде-
лът, до който сме познавали досега материята, нашето 
знание се задълбочава още повече; изчезват такива свой-
ства на материята, които по-рано са ни изглеждали 
абсолютни, неизменни, първоначални (непроницаемост, 
инерция, масаво и др. т.) и които сега се откриват като 
относителни, присъщи само на някои състояния на мате-
рията. Защото единственото «свойство» на материята, 
с признаването на което е свързан философският мате-
риализъм, е свойството да бъде обективна реалност, да 
съществува вън от нашето съзнание.

Грешката па махизма, изобщо и на махистката нова 
физика се състои в това, че се игнорира тази основа на 
философския материализъм и различието на метафизиче- 
ския материализъм от диалектическия материализъм. При-
знаването па някакви неизменни елементи, «неизменна 
същност на нещата» и др. т. не е материализъм, а е мета-
физически, т. е. антидиалектически материализъм. Затова 
Й. Дицген подчертава, че «обектът на науката е без-
краен», че неизмеримо, непознаваемо докрай, неизчер-
паемо е не само безкрайното, но и «най-малкият атом», 
защото «природата във всички свои части е без начало и 
без край» («Kleinere philosophische Schriften», S. 229— 
230*).  Затова Енгелс привежда своя пример с открива-
нето на ализарина в каменовъгления катран и критикува 
механическия материализъм. За да се постави въпросът 
от единствено правилна, т. е. от диалектикоматериали- 
стическа гледна точка, трябва да се попита: съществуват 
ли електрони, етер и така нататък вън от човешкото 
съзнание — като обективна реалност — или не? На този 
въпрос природоизследователите също без колебание тряб-
ва да отговорят и отговарят постоянно да, както те без 
колебания признават съществуването на природата преди 
човека и преди органичната материя. И с това въпросът се 
решава в полза на материализма, защото понятието мате-
рия, както вече казахме, гносеологически не означава 

рр. 257—276 (Аугусто Риги. «За строежа на материята», Лайпциг, 
1908; Дж. Дж. Томсън. «Корпускуларната теория за материята», 
Лондон, 1907; П. Ланжевен. «Физиката на електроните» във «Все-
общ научен преглед», 1905, стр. 257—276. Ред.).

* — «Малки философски трудове», стр. 229—230. Ред.

255



нищо друго освен: обективна реалност, съществуваща 
независимо от човешкото съзнание и отразявана от него.

Но диалектическият материализъм твърди, че харак-
терът на всяко научно положение за строежа на мате-
рията и за нейните свойства е приблизителен, относите-
лен, че абсолютни граници в природата не съществуват, 
че движещата се материя се превръща от едно състояние 
в друго, очевидно непримиримо с него от наша гледна 
точка, и т. н. Колкото и чудно да е от гледище на «здравия 
разум» превръщането на нямащия маса етер в имаща 
маса материя и, обратно, колкото и «странно» да е, че 
в електрона не съществува никаква друга маса освен 
електромагнитна, колкото и необикновено да е ограни-
чаването на механическите закони на движението само в 
една област явления на природата и подчинението им па 
по-дълбоките закони на електромагнитните явления и 
т. н. — всичко това е само още едно потвърждение на 
диалектическия материализъм. Новата физика се под-
хлъзна към идеализма, главно именно защото физиците 
не бяха запознати с диалектиката. Те се бореха против ме- 
тафизическия (в Енгелсов, а не в позитивистки, т. е. 
юмистки, смисъл на думата) материализъм, против не-
говата едностранна «механичност» — и при това заедно 
с водата изхвърляха от коритото и детето. Като отричаха 
неизменността на известните дотогава елементи и свой-
ства на материята, те изпадаха в отричане на материята, 
т. е. на обективната реалност на физическия свят. Като 
отричаха абсолютния характер на най-важните и основни 
закони, те изпадаха в отричане на всякаква обективна 
закономерност в природата, изпадаха в положение да 
обявяват закона на природата за проста условност, за 
«ограничаване па очакването», за «логическа необходи-
мост» и др. т. Твърдейки, че нашите знания имат прибли-
зителен, относителен характер, те изпадаха в отричане на 
независимия от познанието обект, приблизително вярно, 
относително правилно отразяван от това познание. И 
т. н. и т. н. безкрай.

Разсъжденията на Богданов в 1899 г. за «неизмен-
ната същност на нещата», разсъжденията на Валентинов 
и Юшкевич за «субстанцията» и т. н. — всичко това са 
също такива плодове на незнанието на диалектиката. 
Неизменно, от гледището на Енгелс, е само едно: от-
ражението от страна на човешкото съзнание (когато

256



съществува човешко съзнание) на съществуващия и раз-
виващ се независимо от него външен свят. Никаква друга 
«неизменност», никаква друга «съш.ност», никаква «абсо-
лютна субстанция» в смисъла, в който разкраси тия 
понятия празната професорска философия, за Маркс и 
Енгелс не съществува. «Същността» на нещата или «суб-
станцията» са също относителни; те изразяват само за-
дълбочаването на човешкото познание за обектите и ако 
вчера това задълбочаване не отиваше по-далече от атома, 
днес — по-далече от електрона и етера, диалектическият 
материализъм набляга на временния относителен, прибли-
зителен характер на всички тези етапи на познанието 
на природата от страна на прогресиращата наука на 
човека. Електронът е също неизчерпаем, както и атомът, 
природата е безкрайна, но тя безкрайно съществува — 
и ето това именно единствено категорично, единствено 
безусловно признаване на нейното съществуване вън от 
съзнанието и усещането на човека отличава диалекти-
ческия материализъм от релативисткия агностицизъм и 
идеализъм.

Ще приведем два примера за това, как новата физика 
се колебае безсъзнателно и стихийно между диалектиче-
ския материализъм, който си остава неизвестен за бур-
жоазните учени, и «феноменализма» с неговите неизбежни 
субективистически (а по-нататък и направо фидеистиче-
ски) изводи.

Този същият Аугусто Риги, когото г. Валентинов не 
е съумял да запита по интересуващия го въпрос за мате-
риализма, пише в увода на книгата си: «Какво собствено 
са електроните или електрическите атоми, това и досега 
си остава тайна; но въпреки това на новата теория е 
съдено може би да придобие с времето немалко философ-
ско значение, доколкото тя стига до съвсем нови пред-
поставки за строежа на имащата маса материя и се стре-
ми да сведе всички явления на външния свят към един 
общ произход.

«От гледна точка на позитивистическите и утилита- 
ристическите тенденции на нашето време подобно предим-
ство може би не е важно и теорията може да бъде призна-
вана преди всичко като средство, удобно да се привеждат в 
ред и съпоставят фактите, да служи като ръководство 
при издирването на по-нататъшни явления. Но ако по- 
рано са се отнасяли може би с твърде голямо доверие към

|7 В И Ленин, т. 3 257



способностите на човешкия дух и тььрде леко са Мислили 
да се доберат до последните причини на всички неща, в 
наше време има склонност да се изпада в противополож-
ната грешка» (1. с., S. 3).

Защо тук Риги отделя себе си от позитивистическите 
и утилитаристическите тенденции? Защото той, като няма 
очевидно никакво определено философско гледище, сти-
хийно се придържа към реалността на външния свят и 
към признаването на новата теория не само като «удоб-
ство» (Поанкаре), не само като «емпириосимвол» (Юшке-
вич). не само като «хармонизация на опита» (Богданов) 
или как там още наричат подобни субективистически 
усуквания, а като по-нататъшна крачка в познаването 
на обективната реалност. Ако този физик би се запознал 
с диалектическия материализъм, неговото съждение за 
грешката, противоположна на стария метафизически ма-
териализъм, би станало може би изходен пункт на правил-
на философия. Но цялата обстановка, в която живеят тия 
хора, ги отблъсква от Маркс и Енгелс, хвърля ги в обя- 
тията на пошлата казионна философия.

Рей също съвсем не е запознат с диалектиката. Но и 
той е принуден да констатира, че между най-новите фи-
зици има продължители на традициите на «механизма», 
(т. е. на материализма). По пътя на «механизма» — казва 
той — вървят не само Кирхов, Херц, Болцман, Максуел, 
Хелмхолц, лорд Келвин. «Чисти механисти и от известна 
гледна точка повече механисти, отколкото който и да е, 
представляващи последната дума (l’aboutissant) на ме-
ханизма, са тези, които, следвайки Лоренц и Лармор, 
формулират електрическата теория на материята и сти-
гат до отричане постоянството на масата, като я обявяват 
за функция на движението. Всички те са механисти, за-
щото за изходен пункт вземат реалните движения» 
(курсивът е на Рей, р. 290—291).

«. . .Ако нозите хипотези на Лоренц, Лармор и Лан- 
жевен (Langevin) се потвърдяха от опита и придобиеха 
достатъчно здрава база за систематизация на физиката, 
би било несъмнено, че законите на съвременната меха-
ника зависят от законите на електромагнетизма; законите 
на механиката биха били специален случай и биха били 
ограничени в строго определени граници. Постоянството 
на масата и нашият принцип на инерцията биха останали 
а сила само за средните скорости на телата, като терми*  

268



кът «среден» се разбира в отношение към нашите сетива 
и към явленията, от които се състои нашият обикновен 
опит. Общата преработка на механиката, следователно 
и общата преработка на физиката като система, би ста-
нала необходима.

«Би ли означавало това отказ от механизма? По ни-
какъв начин. Чисто механическата традиция би продъл-
жавала да се запазва, механизмы*  би вървял по нормал-
ния път на своето развитие» (295).

«Електронната физика, която трябва да бъде при-
числена към механистическите по общия си дух теории, 
се стреми да придаде своята систематизация на цялата 
физика. Тази физика на електроните, макар нейните ос-
новни принципи да се вземат не от механиката, а от екс-
перименталните данни на теорията на електричеството, 
е по дух механическа, защото 1) тя употребява образни 
(figurés), материални елементи, за да представи физиче-
ските свойства и техните закони; тя се изразява в терми-
ните на възприятието. 2) Ако тя не разглежда физиче-
ските явления като особени случаи на механическите 
явления, то тя разглежда механическите явления като 
особени случаи на физическите. Законите на механиката 
си остават следователно в пряка връзка със законите на 
физиката; понятията на механиката си остават понятия 
със също такъв характер, какъвто е характерът и на фи- 
зико-химическите понятия. В традиционния механизъм 
тези понятия бяха снимки (calques) от сравнително бавни 
движения, които като единствено известни и достъпни 
за пряко наблюдение бяха приети. . . за типове на всички 
възможни движения. Новите опити показаха, че е необ-
ходимо да се разшири представата ни за възможните дви-
жения. Традиционната механика си остава неприкосно-
вена цялата, но тя е приложима вече само към сравни-
телно бавните движения. . . По отношение на големите 
скорости законите на движението се оказват други. Ма-
терията се свежда към електрически частици, последните 
елементи на атома. . . 3) Движението, преместването в 
пространството си остава единствен ооразен (figuré) 
елемент на физическата теория. 4) Най-после — и от 
гледна точка на общия дух на физиката това съобра-
жение е по-важно от всички останали — възгледът върху 
физиката, върху нейния метод, върху нейната теория и 
върху тяхното отношение към опита си остава аосолютно 

259



тъждествен е възгледите ла Механизма, с теорията na 
физиката, започвайки от епохата на Възраждането*  
616 -47).

Лз приведох изцяло тези дълги цитати из Рей, защото 
би било невъзможно да се изложат иначе неговите твър-
дения при постоянния му страх да не изпадне в «мате-
риалистическа метафизика». Но както и да се заричат 
срещу материализма и Рей, и физиците, за които той 
говори, все пак си остава несъмнено, че механиката беше 
снимка на бавните реални движения, а новата физика е 
снимка на гигантски бързите реални движения. Призна-
нието, че теорията е снимка, приблизително копие на 
обективната реалност — именно в това се състои мате-
риализмът. Когато Рей говори, че между новите физици 
има «реакция против концептуалистическата (махист- 
ката) и енергетическата школа», и когато той към пред-
ставителите па тая реакция отнася физиците на елек-
тронната теория (46) — по-добро потвърждение на факта, 
че по същество се води борба между материалистическите 
и идеалистическите тенденции, ние не бихме могли н да 
желаем. Не трябва само да се забравя, че освен общите 
предразсъдъци на цялото образовано еснафство против 
материализма -- пълно непознаване на диалектиката 
проличава и у най-видните теоретици.

3. Мислимо ли е движение без материя?

Използването на новата физика от философския идеа-
лизъм или идеалистическите изводи от нея се дължат 
не на това, че се откриват нови видове вещество и сила, 
материя и движение, а на това, че се прави опит да се 
мисли движението без материя. Ето този именно опит 
не разглеждат по същество нашите махисти. Те не са 
пожелали да вземат под внимание твърдението на Ен-
гелс, че «движението е немислимо без материя». Й. Диц-
ген още в 1869 г. в своята «Същност на човешката умст-
вена дейност» изказва същата мисъл, която изказва и 
Енгелс — наистина не без обикновените си заплетени 
опити да «примири» материализма с идеализма. Да оста-
вим настрана тези опити, които до голяма степен се обясня-
ват с това, че Дицген полемизира с бюхнеровския мате-
риализъм, чужд на диалектиката, и да видим собствените 

260



изказвания на Дицген по интересуващия ни въпрос. 
«Идеалистите искат — казва Дицген — общо без особено, 
дух без материя, сила без вещество, наука без опит или 
без материал, абсолютно без относително» («Das Wesen 
der menschlichen Kopfarbeit», 1903, S. 108)*.  И така, 
стремежът да се откъсне движението от материята, си-
лата от веществото Дицген свързва с идеализма, поставя 
го редом със стремежа да се откъсне мисълта от мозъка. 
«Либих — продължава Дицген, — който обича да прави 
отстъпление от своята индуктивна наука към философ-
ската спекулация, говори в духа на идеализма: силата 
не може да се види» (109). «Спиритуалистът или идеалис-
тът вярва в духовната, т. е. призрачната, необяснимата 
същност на силата» (110). Противоположността между 
силата и веществото е толкова стара, колкото и противо-
положността между идеализма и материализма» (111). 
«Разбира се, няма сила без вещество, няма вещество 
без сила. Вещество без сила и без вещество е безсмислица. 
Ако идеалистическите природоизследователи вярват в 
нематериалното битие на силите, то в тоя пункт те не са 
природоизследователи, а. . . духовидци» (114).

Ние виждаме оттук, че преди четиридесет години 
също е имало природоизследователи, готови да допус-
нат, че може да има движение без материя и че Дицген 
ги обявява в «тоя пункт» за духовидци. В какво именно 
се състои връзката на философския идеализъм с отделя-
нето на материята от движението, с отстраняване на веще-
ството от силата? Не е ли по-«икономично» наистина да 
се мисли движението без материя?

Да си представим последователния идеалист, който 
стои, да предположим, на гледището, че целият свят е 
мое усещане или моя представа и т. н. (ако вземем «ни-
чие» усещане или представа, от това ще се измени само 
разновидността на философския идеализъм, но не ще се 
измени неговата същност). Идеалистът няма и да помисли 
да отрича, че светът е движение, именно: движение на 
моите мисли, представи, усещания. Въпроса — какво 
се движи — идеалистът ще отхвърли и ще го сметне без-
смислен: става смяна на мои усещания, изчезват и се 
появяват представи и толкова. Вън от мене нищо не съще-

* — «Същност на човешката умствена дейнос»», 1903, стр.
108. Реа.

261



ствува. «Движи се» — и баста. По-«икономично» мислене 
не можем да си представим. И с никакви доказателства, 
силогизми, определения не може да бъде опроверган 
солипсистът, ако той провежда своя възглед последова-
телно.

Основното отличие на материалиста от привърже-
ника на идеалистическата философия се състои в това, 
че усещането, възприятието, представата и изобщо съз-
нанието на човека се приема за образ на обективната 
реалност. Светът е движение на тази обективна реалност, 
отразявана от нашето съзнание. На движението на пред-
ставите, възприятията и т. н. съответствува движение на 
материята вън от мене. Понятието материя не изразява 
нищо друго освен обективната реалност, дадена ни в 
усещанията. Затова да се откъсне движението от мате-
рията е равносилно на това, да се откъсне мисленето от 
обективната реалност, да се откъснат моите усещания от 
външния свят, т. е. да се премине на страната на идеа-
лизма. Фокусът, който се извършва обикновено с отри-
чането на материята, с допускането на движение без ма-
терия, се състои в това, че се премълчава отношението 
на материята към мисълта. Работата се представя така, 
като че ли това отношение не съществува, а в действител-
ност то се промъква тайно, остава си неизказано в началото 
на разсъждението, но изплува повече или по-малко неза-
белязано по-късно.

Материята изчезна — ни казват, желаейки да правят 
оттук гносеологически изводи. А мисълта останала ли 
е? — ще попитаме ние. Ако не, ако с изчезването на ма-
терията е изчезнала и мисълта, с изчезването на мозъка 
и нервната система са изчезнали и представите, и усеща-
нията — тогава значи всичко е изчезнало, изчезнало е и 
вашето разсъждение като един от образците на каквато 
и да е «мисъл» (или недомислие)! Ако ли пък да, ако 
при изчезването на материята се предполага, че мисълта 
(представата, усещането и т. н.) не е изчезнала — тогава 
вие значи сте преминали тайно върху гледището на фи-
лософския идеализъм. Това именно се случва винаги- 
с хора, които от «икономия» желаят да мислят движе-
нието без материя, защото мълчаливо, просто със самото 
това, че продължават своето разсъждение, те признават 
съществуването на мисълта след изчезването на материята. 
А това значи, че се взема за основа твърде прост или 

262



твърде сложен философски идеализъм: твърде прост, ако 
работата се свежда открито до солипсизъм (аа съществу-
вам, целият свят е само мое усещане); твърде сложен, 
ако вместо мисълта, представата, усещането на живия 
човек се взема мъртва абстракция: ничия мисъл, ничия 
представа, ничие усещане, мисълта изобщо (абсолютна 
идея, универсална воля и др. т.), усещането като неопре-
делен «елемент», «психическото», подставяно под цялата 
физическа природа и т. н. и др. т. Между разновидностите 
на философския идеализъм са възможни при това хиляди 
отсенки — и всякога може да се създаде хиляда и първа 
отсенка и на автора на такава хиляда и първа системка 
(напр. на емпириомонизма) различието й от останалите 
може да се струва важно. От гледището на материализма 
тия различия са съвсем несъществени. Съществен е из-
ходният пункт. Същественото е, че опитът да се мисли 
движението без материя промъква мисълта, откъсната 
от материята, а това е то философски идеализъм.

Затова напр. английският махист Карл Пирсън, най- 
ясният, последователен, враждебен на словесните усук-
вания махист, започва глава VII от своята книга, посве-
тена на «материята», направо с параграф, който носи 
характерното заглавие: «Всички неща се движат — само 
че в понятието» («АП things move — but only in conception»). 
«Относно областта на възприятията въпросът («it is 
idle to ask»), какво се движи и защо се движи, е празен» 
(р. 243, «The Grammar of Science»*).

Затова и философските злополучия на Богданов за-
почнаха собствено, преди да се запознае той с Мах, за-
почнаха, откак той повярва на големия химик и дребен 
философ Оствалд, че можело да се мисли движение без 
материя. Върху тоя отдавна минал епизод от философ-
ското развитие на Богданов ще бъде толкова по-уместно 
да се спрем, защото не може да се премълчи «енергети-
ката» на Оствалд, като се говори за връзката на фило-
софския идеализъм с някои течения в новата физика.

«Ние вече казахме — писа Богданов в 1899 г., — че 
на XIX век не се удаде да реши окончателно въпроса за 
«неизменната същност на нещата». Тази същност играе 
видна роля в мирогледа дори на най-напредничавите 
мислители на столетието под името «материя»». . . («Ос-

— стр. 243, «Граматика на науката». Ред. 

263



новные элементы исторического взгляда на природу» 
стр. 38).

Ние казахме, че това е бъркотия. Признаването на 
обективната реалност на външния свят, признаването, 
че вън от нашето съзнание съществува вечно движеща се 
и вечно изменяща се материя, се смесва тук с призна-
ването на неизменна същност на нещата. Не може да се 
допусне, че към «напредничавите мислители» Богданов 
не е отнасял в 1899 г. Маркс и Енгелс. Но диалектическия 
материализъм той явно не е разбрал.

«. . .В процесите на природата все още различават 
обикновено две страни: материя и нейното движение. 
Не може да се каже, че понятието материя се отличава 
с голяма яснота. На въпроса, що е материя, не е лесно 
да се даде задоволителен отговор. Определят я като 
«причина на усещанията», или като «постоянна възмож-
ност за усещания»; но очевидно е, че материята тук е сме-
сена с движението. . .»

Очевидно е, че Богданов разсъждава неправилно. 
Малко е да се каже, че той смесва материалистическото 
признаване на обективния източник на усещанията (не-
ясно е формулирана с думи причината на усещанията) 
с агностического милевско определение на материята 
като постоянна възможност за усещания. Основната 
грешка тук е тази, че авторът, стигайки непосредствено 
до въпроса за съществуването или несъществуването на 
обективния източник на усещанията, захвърля този 
въпрос насред пътя и прескача към друг въпрос — дали 
съществува или не съществува материя без движение. 
Идеалистът може да смята света за движение на нашите 
усещания (макар и «организирани социално» и «хармони-
зирани» във висша степен); материалистът може да го 
смята за движение на обективния източник, на обективния 
модел на нашите усещания. Метафизическият, т. е. анти- 
диалектическият материалист може да приема съществу-
ването на материята (макар и временно, до «първия 
тласък» и пр.) без движение. Диалектическият материа-
лист не само смята движението за неразделно свойство 
на материята, но и отхвърля опростения възглед върху 
движението и т. н.

«. . .Най-точно би се оказало може би такова опре-
деление: «материя е онова, което се движи»; но това е 
също толкова безсъдържателно, както ако кажехме; 

264



материята е подлог на изречението, чието сказуемо е — 
«се движи». Но въпросът е може би именно в това, че 
хората в епохата на статиката са свикнали да виждат 
в ролята на подлог непременно нещо солидно, някакъв 
«предмет», а такова неудобно за статическото мислене 
нещо като «движението» са се съгласили да търпят само 
като сказуемо, като един от атрибутите на «материята».» 

Това е вече нещо като Акимовото обвинение против 
искристите, че в тяхната програма няма думата пролета-
риат в именителен падеж! Каже ли се: светът е движеща 
се материя, или светът е материално движение, от това 
работата не се изменя.

«. . .Та нали енергията трябва да има носител!» — 
казват привържениците на материята. — «А защо?» — 
резонно пита Оствалд. — «Нима природата е длъжна 
да се състои от подлог и сказуемо?» (стр. 39).

Отговорът на Оствалд, който така много се хареса в 
1899 г. на Богданов, е прост софизъм. Нима нашите съж-
дения — би могло да се отговори на Оствалд — трябва 
да се състоят от електрони и етер? В действителност 
мисленото отстраняване на материята като «подлог» от 
«природата» означава мълчаливо допускане на мисълта 
като «подлог» (т. е. като нещо първично, изходно, не-
зависимо от материята) във философията. Отстранява се 
именно не подлогът, а обективният източник на усеща-
нето, и «подлог» става усещането, т. е. философията става 
берклианска, както и да променят след това думата усе-
щане. Оствалд се опитва да избегне тая неминуема фило-
софска алтернатива (материализъм или идеализъм) чрез 
неопределена употреба на думата «енергия», но именно 
неговият опит показва за сетен път, че подобни хитрости 
са безполезни. Ако енергията е движение, то вие само 
сте прехвърлили трудността от подлога върху сказуе-
мого, само сте преправили въпроса: материята ли се 
движи? във въпрос: материална ли е енергията? Става ли 
превръщане на енергията вън от моето съзнание, незави-
симо от човека и човечеството, или това са само идеи, 
символи, условни знаци и т. н.? Тук именно си счупи 
главата «енергетическата» философия — тоя опит да се 
замажат с «нова» терминология старите гносеологически 
грешки.

Ето примери за това, как се е объркал енергетикът 
Оствалд. В предговора към своите «Лекции по натурфи- 

265



лософия»*  той заявява, че смята за «голяма печалба, 
ако старото затруднение: как да се съединят понятията 
материя и дух — бъде просто и естествено отстранено, 
като се подведат тия две понятия под понятието енергия». 
Това не е печалба, а загуба, защото въпросът, дали гно-
сеологическото изследване (Оствалд не съзнава ясно, че 
той поставя именно гносеологически, а не химически 
въпрос!) да се води в материалистическа или в идеалисти- 
ческа посока, не се решава, а се обърква от произволната 
употреба на думата «енергия». Разбира се, ако «подве-
дем» под това понятие и материята, и духа, тогава сло-
весното унищожаване на противоположността е несъм-
нено, но нали нелепостта на учението за таласъми и вам-
пири не ще изчезне от това, че ще го наречем «енерге- 
тическо». На стр. 394 от «Лекциите» на Оствалд четем: 
«че всички външни явления могат да бъдат изобразени 
като процеси между енергии, това обстоятелство се об-
яснява най-просто с факта, че именно процесите на нашето 
съзнание самите са енергетически и предават (aufprägen) 
това свое свойство на всички външни опити.» Това е чист 
идеализъм: не нашата мисъл отразява превръщането на 
енергията във външния свят, а външният свят отразява 
«свойството» на нашето съзнание! Американският фило-
соф Хибен твърде сполучливо казва, като, посочва това 
и други подобни места от лекциите на Оствалд, че Оствалд 
«се явява тук в кантианска премяна»: обяснимостта на 
явленията на външния свят се извежда от свойствата на 
нашия ум!**  «Очевидно е — казва Хибен, — че ако ние 
определим първоначалното понятие енергия по такъв 
начин, та да включва то и психическите явления, това 
вече не ще бъде онова просто понятие за енергията, което 
се признава в научните кръгове или дори от самите енер-
гетици.» Превръщането на енергията се разглежда от 
природознанието като обективен процес, независим от 
съзнанието на човека и от опита на човечеството, т. е. 

* Wilhelm Ostwald. «Vorlesungen über Naturphilosophie», 2. 
Auf!., Leipzig., 1902, S. VIII (Вилхелм Оствалд. «Лекции по на-
турфилософия», 2 изд., Лайпциг, 1902, стр. VIII. Ред.).

•• /. Gr. fiiblen. «The Theory of Energetics and its Philosophi-
cal Bearing.», «The Monist», vol. XIII, № 3, 1903. April, pp. 329— 
330 (Дж. Гр. Хибен. «Енергетическата теория и философското й 
значение», «Монист», т. XIII, бр. 3, 1903, април, стр. 329—330г 
Ред.).

266



разглежда се материалистически. И у самия Оствалд в 
много случаи, дори навярно в грамадното множество 
случаи под енергия се разбира материалното движение.

Затова се и случи такова оригинално явление, че 
ученикът на Оствалд, Богданов, станал ученик на Мах, 
започна да обвинява Оствалд не за това, че той не из-
държа последователно материалистическия възглед върху 
енергията, а за това, че той допуска (понякога дори взема 
за основа) материалистическия възглед върху енергията. 
Материалистите критикуват Оствалд за това, че той из-
пада в идеализъм, за това, че той се опитва да ппимири 
материализма с идеализма. Богданов критикува Оствалд 
от идеалистическа гледна точка: «. . .Враждебната на 
атомизма, но в останалото твърде родствена на стария 
материализъм енергетика на Оствалд — пише Богданов 
в 1906 г.—привлече моите най-горещи симпатии. Скоро 
аз забелязах обаче важното противоречие в неговата на-
турфилософия: подчертавайки много пъти чисто методо- 
логическото значение на понятието: «енергия» — той 
сам в маса случаи не го издържа. От чист символ на 
съотношенията между фактите на опита енергията по-
стоянно се превръща у него в субстанция на опита, в 
материя на света». . . («Эмпириомонизм», кн. III, стр. 
XVI—XVII).

Енергията е чист символ! Богданов може след това, 
колкото си иска, да спори с «емпириосимволиста» Юш-
кевич, с «чистите махисти», с емпириокритиците и т. н. — 
от гледището на материалистите това ще бъде спор между 
човек, който вярва в жълтия дявол, и човек, който вярва 
в зеления дявол. Защото важни са не различията на Бог-
данов с другите махисти, а това, което у тях е общо: 
идеалистическото тълкуване на «опита» и «енергията», 
отричането на обективната реалност, в приспособяването 
към която се състои опитът на човека, в снимката на 
която се състои единствено научната «методология» и 
научната «енергетика».

«За нея (за енергетиката на Оствалд) материалът на 
света^е безразличен; с нея е напълно съвместим и ста-
рият материализъм, и панпсихизмът» (XVII). . . — т.е. 
философският идеализъм. И Богданов тръгна от обърка-
ната енергетика не по материалистическата, а по идеали - 
етическата пътека. . . «Когато представят енергията 
като субстанция, това не е нищо друго освен стария 

267



материализъм минус абсолютните атоми — материализъм 
с поправка в смисъл на непрекъснатост на съществува-
щото» (пак там). Да, от «стария» материализъм, т. е. от 
метафизическия материализъм на естествениците» Бог-
данов тръгна не към диалектическия материализъм, който 
той в 1906 г. също не разбираше, както и в 1899 г., а към 
идеализма и към фидеизма, защото против «методологи-
ческого» понятие за енергията, против тълкуването й 
като «чист символ на съотношенията между фактите на 
опита» нито един образован представител на съвременния 
фидеизъм, нито един иманент, нито един «неокритик» 
ит. н. не ще възразява. Вземете П. Карус, с физиономията 
на когото ние достатъчно се запознахме по-горе — и 
вие ще видите, че този махист критикува Оствалд съвсем 
по богдановски: «Материализмът и енергетиката — пише 
Карус — принадлежат безусловно към една и съща кате-
гория» («The Monist», vol. XVII, 1907, №4, p. 536). «Твър-
де малко ни просвещава материализмът, когато ни казва, 
че всичко е материя, че телата са материя и че мисълта 
е само функция на материята, а енергетиката на професор 
Оствалд никак не е по-добра, щом като той ни казва, че 
материята е енергия и че душата е само фактор на енергия-
та» (533).

Енергетиката на Оствалд е добър пример за това, 
колко бързо става модна «новата» терминология и колко 
бързо се оказва, че поизмененият начин на изразяване 
съвсем не отстранява основните философски въпроси и 
основните философски направления. Материализмът и 
идеализмът могат да бъдат изразени в термините на «енер-
гетиката» също така (повече или по-малко последова-
телно, разбира се), както и в термините на «опита» и 
др. т. Енергетическата физика е източник на нови идеа-
листически опити да се мисли движението без материя - 
по случай разлагането на смятаните дотогава за нераз- 
ложими частици на материята и откриването на непо-
знати дотогава форми на материалното движение.

4. Двете направления в съвременната физика 
и английският спиритуализъм

За да покажем конкретно философската борба, която 
се разгоря в съвременната литература по повод на едни 
или други изводи от новата физика, ние ще дадем думата 

268



lia непосредствените участници в «боя» и ще почнем с 
англичаните. Физикът Артур У. Рикер поддържа едното 
направление - - от гледището на природоизследователя, 
философът Джеймс Уорд поддържа другото -- от гледи-
щето на гносеологията.

На конгреса на английските природоизследователи в 
Глазгоу през 1901 г. председателят на физическата секция 
А. У. Рикер избра за тема на своята реч въпроса за цен-
ността на физическата теория, за съмненията, на които 
бе подложено съществуването на атомите и по-специално 
на етера. Ораторът се позовава на повдигналите този 
въпрос физици Поанкаре и Пойнтинг (английски съмиш-
леник на символистите или махистите), на философа Уорд, 
на известната книга на Е. Хекел и се опитва да изложи 
своите възгледи*.

«Спорният въпрос се състои в това — каза Рикер, ■— 
трябва ли хипотезите, които лежат в основата на най- 
разпространените научни теории, да бъдат разглеждани 
като точно описание на строежа на света, който ни заоби-
каля, или само като удобни фикции.» (В термините на 
нашия спор с Богданов, Юшкевич и К°: копия ли са от 
обективната реалност, от движещата се материя, или са 
само «методология», «чист символ», «форми на организи-
ране на опита»?) Рикер е съгласен, че практически раз-
лика между двете теории може да не се окаже: посоката 
на реката може, ако искате, да определи и онзи, който 
разглежда само синята ивичка на картата или на диагра-
мата, както и онзи, който знае, че тази ивичка изобразява 
действително река. Теорията от гледна точка на удоб-
ната фикция ще бъде «облекчаване на паметта», «внасяне 
на ред» в нашите наблюдения, тяхно съгласуване с из-
вестна изкуствена система, «регулиране на нашето зна-
ние», негово свеждане в уравнения и т. н. Може например 
да се ограничим с това, че топлината е форма на движе-
нието или енергията, «заменяйки така живата картина 
на движещите се атоми с бледото (colourless) твърдение 
за топлинната енергия, реалната природа на която ние 
не се опитваме да определим». Като признава напълно 

* The British Association at Glasgow, 1901. Presidential Ad-
dress by Prof. Arthur W. Rücker в «The Scientific American. Sup*  
pie ment», 1901, № 1345 и 1346 (Бритаската асоциация в Глазгоу, 
1901. Президентската реч на преф. Артур У. Рикер в «Американ-
ската наука. Приложение», 1901, бр. 1345 и 1346. Ред>).

269



Възможността за големи научни успехи по този път, 
Рикер «се осмелява да твърди, че такава система на 
тактиката не може да се разглежда като последна дума 
на науката в борбата за истината». Въпросът си остава 
в сила: «можем ли ние от явленията, които материята раз-
крива, да заключаваме за строежа на самата материя»? 
«имаме ли основание да предполагаме, че очеркът на тео-
рията, който науката е вече дала, е до известна степен 
копие, а не проста диаграма на истината»?

Като разглежда въпроса за строежа на материята, 
Рикер взема за пример въздуха, говори, че въздухът се 
състои от газове и че науката разлага «всеки елементарен, 
газ на смес от атоми и етер». Ето тук — продължава 
той — ни крещят: «Стой1» Молекулите и атомите не 
могат да се видят; те могат да бъдат пригодни като «про-
сти понятия» (mere conceptions), «но тях не трябва да 
ги разглеждаме като реалности». Рикер отстранява това 
възражение, като се позовава на един от неизброимото 
множество случаи в развитието на науката: пръстените 
около Сатурн изглеждат в телескопа като компактна маса. 
Математиците доказаха чрез изчисляване, че това е не-
възможно, и спектралният анализ потвърди заключе-
нията, които бяха направени въз основа на изчисленията. 
Друго възражение: па атомите и етера приписват такива 
свойства, каквито нашите сетива не ни показват в обикно-
вената материя. Рикер отстранява и него, като се позо-
вава върху такива примери като дифузията на газовете 
и течностите и т. н. Редица факти, наблюдения и опити 
доказват, че материята се състои от отделни частици или 
зърна. Въпросът, отличават ли се тези частици, атомите 
от «първоначалната среда», «основната среда», която ги 
заобикаля (етера), или те са части от тая среда, които се 
намират в особено състояние, остава засега открит, като не 
засяга самата теория за съществуването на атомите. Да 
се отрича априори, против показанията на опита, същест-
вуването на «квазиматериални субстанции», «различни» 
от обикновената материя (на атомите и етера), няма осно-
вания: Грешки в подробностите тук са неизбежни, но ця-
лата съвкупност от научни данни не оставя място за 
съмнение в съществуването на атомите и молекулите.

Рикер посочва по-нататък новите данни за строежа 
на атомите от корпускул и (телца, електрони), натоварени 
с отрицателно електричество, и отбелязва сходството на 

720



резултатите от различните опити и изчисления, които се 
отнасят до величината на молекулите: «първото прибли-
жаване» дава диаметър около 100 милимикрона (милионни 
части от милиметъра). Като оставим настрана отделните 
забележки на Рикер и критиката му на неовитализма,92 
ще приведем неговите изводи:

«Онези, които намаляват значението на идеите, ръко-
водили досега прогреса на научната теория, твърде често 
приемат, че няма друг избор освен двете противоположни 
твърдения: или че атомът и етерът са прости фикции на 
научното въображение, или че механическата теория на 
атомите и етера — сега тя не е завършена, но ако би могла 
да бъде завършена — ни дава пълна и идеално точна пред-
става за реалностите. Според мене има среден път. » Човек 
в тъмна стая може да различава предметите крайно неясно, 
но ако той не се блъска в мебелите, не отива към огледа-
лото като към врата, значи той вижда горе-долу правилно. 
Затова ние не трябва нито да се отказваме от претенциите 
да проникнем ио-дълбоко от повърхността на природата, 
нито да претендираме, че вече сме смъкнали всички була, 
които покриват тайната на окръжаващия ни свят. «Можем 
ли да се съгласим, че още не сме си съставили напълно 
цялостна картина нито за природата на атомите, нито за 
природата на етера, в който те съществуват; но аз се 
опитвах да покажа, че въпреки приблизителния (ten-
tative, буквално: напипващ) характер на някои наши 
теории, въпреки многото отделни затруднения, теорията 
на атомите. . . в главните си основи е вярна; че атомите 
не са само спомагателни понятия (helps) за математиците 
(puzzled mathematicians), а са физически реалности.»

Така завършва речта си Рикер. Читателят вижда, 
че с гносеология ораторът не се занимава, но че по съ-
щество той защищава от името несъмнено на масата при- 
родоизследователи стихийноматериалистическата гледна 
точка. Същността на неговата позиция е: теорията на 
физиката е снимка (все по-точна и по-точна) на обектив-
ната реалност. Светът е движеща се материя, която ние 
познаваме все по-дълбоко. Неточностите във философията 
на Рикер произтичат от непоследователната докрай за-
щита на «механическата» (защо не е електромагнитната?) 
теория за движението на етера и от неразбирането на 
съотношението между относителната и абсолютната исти-
на. Не достига на този физик само знанието на диалекти*  

271



ческия .материализъм (ако не смятаме, разбира се, ония 
твърде важни житейски съображения, които заставят 
английските професори да наричат себе си «агностици»).

Да видим сега как критикува тази философия спири-
туалисты*  Джеймс Уорд. «. . .Натурализмът не е наука — 
пише той — и механическата теория за природата, която 
служи за негова основа, също не е наука. . . Но макар 
натурализмът и природознанието — механическата тео-
рия за света и механиката като наука — логически да са 
различни неща, на пръв поглед обаче те твърде много си 
приличат една на друга и исторически са тясно свързани. 
Няма опасност да се смесят природознанието и филосо-
фията от идеалистического или спиритуалистического 
направление, тъй като такава философия по необходимост 
включва критика на гносеологическите предпоставки, 
които науката прави безсъзнателно». . .* Вярно! При-
родознанието безсъзнателно приема, че неговото учение 
отразява обективната реалност, и само такава философия 
може да се примири с природознанието! «. . .По-иначе 
стои работата с натурализма, който е също тъй невинен, 
що се отнася до теорията на познанието, както и самата 
наука. И наистина натурализмът, подобно на материа-
лизма, е просто физика, разглеждана като метафизика. . . 
Натурализмът е несъмнено по-малко догматичен от мате 
риализма, защото той прави агностически уговорки от-
носно природата на последната реалност; но той настоява 
решително върху първенството на материалната страна 
на това «Непознаваемо». . .»

Материалистът трактува физиката като метафизика. 
Познат довод! Метафизика се нарича признаването на- 
обективната реалност вън от човека: спиритуалистите са 
единодушни с кантианците и юмистите в такива упреци 
против материализма. И напълно обяснимо е: без да се 
отстрани обективната реалност на известните на всички 
и на всекиго неща, тела, предмети, не може да се, раз-
чисти пътят за «реалните понятия» в духа на Ремке!. . .

«. . .Когато възниква въпросът, по същината си фи-
лософски, как по-добре да се систематизира опитът из-
цяло» (плагиат от Боянов, г. Уорд!), «натуралистът

* James Ward «Naturalism and Agnosticism», vol., 1, 1906, 
p. 303 (Джеймс Уорд, «Натурализъм и агностицизъм», т. 1, 1906, 
стр. 303. Ред.),

272



твърди, че ние трябва да започнем от физическата страна. 
Само тези факти са точни, определени и строго свързани; 
всякаква мисъл, която е вълнувала сърцето на човека. . . 
може, казват ни, да се сведе до съвсем точно прераз-
пределение на материята и движението. . . Че твърде-
ния от такова философско значение и такава ширина са 
законни изводи от физическата наука (т. е. природозна-
нието), това съвременните физици не се решават пряко 
да твърдят. Но много от тях смятат, че подкопават зна-
чението на науката онези, които се стремят да разкрият 
тайната метафизика, да разобличат физическия реали-
зъм, върху който се базира механическата тео >ия за 
света. . .» Така, виждате ли, е погледнал на моята фило-
софия и Рикер. «... А всъщност моята критика» (на тази 
«метафизика», ненавистна и на всички махисти) «се 
основава изцяло върху изводите на школата на физиците, 
ако може тя така да се нарече, която постоянно расте 
числено и разширява своето влияние, школа, която от-
хвърля този почти средновековен реализъм. . . Този 
реализъм пе е срещал възражения толкова дълго време, 
че въставането против него приравняват с провъзглася-
ването на научна анархия. А между това би било наистина 
екстравагантно да се подозират такива хора като Кирхов 
и Поанкаре — ще спомена само две големи имена от мно- 
гото — в това, че те искат «да подкопаят значението на 
науката». . . За да ги отделим от старата школа, която 
сме в правото си да наречем физически реалисти, ние 
можем да наречем новата школа физически символисти. 
Този термин не е съвсем сполучлив, но той поне подчер-
тава едно съществено различие между двете школи, което 
сега специално ни интересува. Спорният въпрос е твърде 
прост. Двете школи изхождат, от само себе си се разбира, 
от същия този сетивен (perceptual) опит; и двете употре-
бяват абстрактни системи от понятия, които системи са 
различни в подробностите, но еднакви по същество; и 
двете прибягват към същите начини за проверка на тео-
риите. Но едната смята, че тя все повече и повече се при-
ближава към последната реалност и оставя назад все 
повече привидности. Другата смята, че под сложните 
конкретни факти тя подставя (is substituting) обобщени 
описателни схеми, пригодни за интелектуални опера-
ции. . . Нито от едната, нито от другата страна се засяга 
ценността на физиката като системно значение за (курсивът

18 В. И. Ленни, т. 3 27з



е на Уорд) нещата; възможността за по-нататъшно разви-
тие на физиката и за нейни практически приложения е 
еднаква и в единия, и в другия случай. Но философската 
(speculative) разлика между двете школи е грамадна и 
в това отношение въпросът, коя от тях е права, придобива 
важност». . .

Постановката на въпроса от отявления и последо-
вателния спиритуалист е забележително вярна и ясна. 
Действително, различието на двете школи в съвремен-
ната физика е само философско, само гносеологическо. 
Действително, основната разлика се състои само в това, 
че едната признава «последната» (трябваше да се каже: 
обективната) реалност, отразявана от нашата теория, а 
другата отрича това, като смята, че теорията е само сис-
тематизация на опита, система от емпириосимволи и т. н. 
и др. т. Като откри нови видове материя и нови форми 
на нейното движение, новата физика постави по случай 
рушенето на старите физически понятия старите фи-
лософски въпроси. И докато хората от «средните» фило-
софски направления («позитивисты», юмисти, махисти) 
не умеят да поставят ясно спорния въпрос — откритият 
идеалист Уорд хвърли всички покривала.

«. . .Рикер посвети своето председателско обръще-
ние на защитата на физическия реализъм, против сим-
вол истическата интерпретация, която бе защищавана 
в последно време от професорите Поанкаре, Пойнтинг и 
от мене» (р. 305—306; на други места в своята книга 
Уорд прибавя към тоя списък Дюем, Пирсън и Мах, вж 
II vol., р. 161, 63, 57, 75, 83 и др.).

«. . .Рикер говори постоянно за «мислени образи» 
и в същото време постоянно твърди, че атомът и етерът 
са нещо повече от мислени образи. Такъв начин на раз- 
съждаване в действителност се свежда към следното: в 
този и този случай аз не мога да си съставя друг образ и 
затова реалността трябва да прилича на него. . . Про-
фесор Рикер признава абстрактната възможност на друг 
мислен образ. . . Той допуска дори «приблизителния» 
(tentative) характер на някои наши теории и много «ча-
стни трудности». В края на краищата той защищава 
само работна хипотеза (a working hypothesis), и то такава 
хипотеза, която до голяма степен изгуби своя престиж 
през последната половина на столетието. Но ако атоми- 
ческата и другите теории за строежа на материята са само 

274



работни хипотези и при това хипотези строго ограничени 
от физическите явления, то не може с нищо да се оправ-
дае теорията, която твърди, че механизмът е основа на 
всичко и че той свежда фактите на живота и духа към 
епифеномени, т. е. прави ги, така да се каже, с една степен 
повече феноменални, с една степен по-малко реални от ма-
терията и движението. Такава е механическата теория за 
света и ако професор Рикер не почне открито да я под-
държа, тогава няма за какво да спорим с него» (р. 314— 
315).

Разбира се, пълна безсмислица е твърдението, че 
материализмът поддържал «по-малката» реалност на 
съзнанието или непременно «механическата», а не елек-
тромагнитната, не някаква неизмеримо още по-сложна 
картина на света като движеща се материя. Но наистина 
фокуснически — много по-добре, отколкото нашите ма-
хисти (т. е. объркани идеалисти) — улавя отявленият и 
открит идеалист Уорд слабите места на «стихийния» 
естественоисторически материализъм, например неуме-
нието му да разясни съотношението между относител-
ната и абсолютната истина. Уорд се премята презглава 
и обявява, че щом истината е относителна, приблизи-
телна, че щом само «напипва» същността на работата — 
значи тя не може да отразява реалността! Затова пък из-
вънредно вярно е поставен от спиритуалиста въпросът 
за атомите и др. като «работна хипотеза». Нещо повече, 
от обявяване понятията на природознанието за «работ-
ни хипотези» съвременният, културният фидеизъм (Уорд 
го извежда пряко от своя спиритуализъм) не мисли и да 
иска. Ние ще ви отдадем науката, г-да природоизследова- 
тели, вие ни отдайте гносеологията, философията — та-
кова е условието за съжителство между теолозите и про-
фесорите в «напредналите» капиталистически страни.

Що се отнася до другите точки от гносеологията на 
Уорд, които той свързва с «новата» физика, тук трябва 
да се отнесе и неговата решителна борба против мате-
рията. Що е материя? Що е енергия? — пита Уорд, като 
осмива изобилието и противоречивостта на хипотезите. 
Етер или етери? някаква нова «съвършена течност», 
която награждават произволно с нови и невероятни ка-
чества! И изводът на Уорд е: «Ние не намираме нищо опре-
делено освен движението. Топлината е вид движение, 
еластичността е вид движение, светлината и магнетизмът

275



са вид движение. Самата маса дори се оказва в края на 
краищата, както предполагат, вид движение — движение 
на нещо такова, което не е нито твърдо тяло, нито течност, 
не е и газ — самото то не е тяло и не е агрегат от тела, — 
не е феноменално и не е задължително да бъде ноуме- 
нално — истинско apeiron*  (термин от гръцката фило-
софия = нещо безкрайно, безпределно), към което ние 
можем да прилагаме нашите собствени характеристики» 
(I, 140).

Спиритуалистът е верен на себе си, като откъсва 
движението от материята. Движението на телата се пре-
връща в природата в движение на нещо, което не е тяло 
с постоянна маса, в движение на нещо, което е неизвестен 
товар на неизвестно електричество в неизвестен етер — 
тази диалектика на материалните превръщания, извър-
швани в лабораторията и в завода, служи в очите на 
идеалиста (както и в очите на широката публика, както 
и в очите на махистите) не като потвърждение на ма-
териалистическата диалектика, а като довод против ма-
териализма: . . .«Механическата теория като задължи-
телно (professed) обяснение на света получава смъртен 
удар от прогреса на самата механическа физика» (143). . , 
Светът е движеща се материя, ще отговорим ние, и ме-
ханиката отразява законите на движението на тая материя 
по отношение на бавните движения, а електромагнитна-
та теория — по отношение иа бързите движения. . . 
«Пространственият, твърдият, неразрушимият атом вся-
кога е бил опора на материалистическия възглед за све-
та. Но за нещастие на тия възгледи пространственият 
атом не задоволи исканията (was not equal to the demands), 
които му предяви растящото знание». . . (144). Разруши- 
мостта на атома, неговата неизчерпаемост, изменчивост-
та на всички форми на материята и на нейното движе-
ние всякога са били опора на диалектическия материа-
лизъм. Всички граници в природата са условни, отно-
сителни, подвижни, изразяват приближаването на нашия 
ум към познанието на материята — но това съвсем не 
доказва, че природата, че самата материя е символ, 
условен знак, т. е. продукт на нашия ум. Електронът се 
отнася към атома, както точката в тая книга към обема 

* В първото издание от Ленин е преведено: неподдаващо се 
на опита, непознаваемо. Ред.

276



на сграда, дълга 30 сажена, широка 15 и висока 7V2 (Лодж), 
той се движи със скорост до 270 000 километра в секун-
да, неговата маса се мени с неговата скорост, той прави 
500 трилиона обръщения в секунда — всичко това е много 
по-чудно от старата механика, но всичко това е движение 
на материята в пространството и във времето. Човешкият 
ум е открил много удивителни неща в природата и ще 
открие още повече, увеличавайки с това своята власт 
над нея, но това не значи, че природата е творение на 
нашия ум или на абстрактния ум, т. е. на Уордовия бог, 
на Богдановата «подставка» и др. т.

«. . .Строго (rigorously) проведен като теория на 
реалния свят, този идеал (идеалът на «механизма») ни 
довежда до нихилизъм: всички изменения са движения, 
защото движенията са единствените изменения, които 
ние можем да познаваме, а това, което се движи, за да 
бъде познато от нас, трябва пак да бъде движение» (166). . . 
«Както аз се опитах да покажа, тъкмо прогресът на фи-
зиката се оказа най-могъщото средство за борба против 
невежествената вяра в материята и движението, против 
признаването им като последна (inmost) субстанция, а 
не като най-абстрактен символ за сумата на съществу-
ването. . . Ние никога не ще стигнем до бога чрез голия 
механизъм» (180). . .

Е, това вече тръгна съвсем като в «Очерците «по» 
философията на марксизма! Вие да бяхте се опитали да 
се обърнете към тях, г. Уорд, към Луначарски, Юшке-
вич, Базаров и Богданов: макар и «по-срамежливи» от 
вас, те проповядват обаче съвсем същото.

5. Двете направления в съвременната физика 
и немският идеализъм

През 1896 г. излезе писмено с необикновено търже-
ствено ликуване известният кантианец идеалист Херман 
Коен в предговора към петото издание на «История на 
материализма», фалшифицирана от Фр. Алберт Ланге. 
«Теоретическият идеализъм — възклицаваше X. Коен 
(S. XXVI) — почна да разколебава материализма на 
природоизследователите и може би скоро вече оконча-
телно ще го победи.» «Новата физика е пропита (Durch-
wirkung) от идеализъм.» «Атомизмът трябваше да от-

277



стъпи мястото си на динамизма.» «Забележителният 
поврат се състои в това, че на задълбочаването в химиче-
ските проблеми на веществото беше съдено да доведе до 
принципно преодоляване на материалистическия възглед 
върху материята. Също както Талес е създ л първата 
абстракция, като е отделил понятието веществе и е свър-
зал с това спекулативните размишления за електрона, 
така и на теорията за електричеството е било съдено да 
извърши най-великия преврат в разбирането за мате-
рията и чрез превръщане на материята в сила да доведе 
до победа на идеализма» (XXIX).

X. Коен също така определено и ясно, както Дж. 
Уорд, отбелязва основните философски направления, 
без да се губи (както се губят нашите махисти) в дребни-
те различия на някакъв енергетически, символически, 
емпириокритически, емпириомопистически и т. н. идеа-
лизъм. Коен взема основната философска тенденция на 
онази школа във физиката, която е свързана сега с име-
ната на Мах, Поанкаре и др., характеризирайки правил-
но тази тенденция като идеалистически. «Превръщането 
на материята в сила» е за Коен тук главното завоевание 
на идеализма — точно както за разобличаваните от Й. 
Дицген в 1869 г. природоизследователи «духовидци». 
Електричеството се обявява за сътрудник на идеализма, 
защото то е разрушило старата теория за строежа на ма-
терията, разложило е атома, открило е нови форми на 
материалното движение, които толкова не приличат на 
старите, толкова са още неизследвани, неизучени, необи-
кновени, «чудесни», че може да се прокара тълкуване 
на природата като нематериално (духовно, мисловно, 
психическо) движение. Изчезна вчерашният предел на 
нашето знание за безкрайно малките частици на мате-
рията — следователно, заключава идеалистическият фи-
лософ — изчезнала е материята (а мисълта е останала). 
Всеки физик и всеки инженер знае, че електричеството 
е (материално) движение, но никой точно не знае какво 
тук се движи — следователно, заключава идеалистиче-
ският философ, може да се измамят философски необра-
зованите хора със съблазнително «икономичното» пред-
ложение: нека да мислим движението без материя. . .

X. Коен се старае да завербува като свой съюзник 
знаменития физик Хайнрих Херц. Херц е наш, той е 
кантианец, у него се среща допускане на априори! Херц

278



е наш, той е махист — спори махистът Клайнпетер, — 
защото у Херц проличава «същият субективистически 
възглед за същността на нашите понятия, какъвто има у 
Мах»*.  Куриозният спор чий е Херц е добър образец за 
това, как идеалистическите философи се залавят за най- 
дребната грешка, най-малката неясност в изразите на 
знаменитите природоизследователи; за да оправдаят своя-
та подновена защита на фидеизма. В действителност фи-
лософският увод на X. Херц към неговата «Механика»**  
показва обикновената гледна точка на природоизследо- 
вателя, който е изплашен от професорския вой против 
«метафизиката» на материализма, но никак не може да 
преодолее стихийното убеждение в реалността на вън-
шния свят. Това признава сам Клайнпетер, който, от 
една страна, хвърля сред читателите от край до край лъж-
ливи популярни брошурки за теорията на познанието 
на природознанието, при което Мах фигурира редом с 
Херц, и, от друга страна, признава в специални фило-
софски статии, че «Херц в противоположност на Мах и 
Пирсън все още се придържа към предразсъдъка за въз-
можността да се обясни механически цялата физика»***,  
че той запазва понятието нещо в себе си и «обикновената 
гледна точка на физиците», че «Херц «все още поддържа 
съществуването на света в себе си»****  и т. н.

Интересно е да се отбележи възгледът на Херц за 
енергетиката. «Ако ние — пише той — запитаме защо 
собствено съвременната физика обича да употребява в 
своите разсъждения енергетическия начин на изразяване, 
отговорът ще бъде такъв: защото по тоя начин е най- 
удобно да избегнем да говорим за неща, за които твърде 
малко знаем. . . Разбира се, ние всички сме убедени, че 
имащата маса материя се състои от атоми; за тяхната 
големина и техните движения в известни случаи ние има-
ме достатъчно определени представи. Но формата на ато-

* «Archiv für systematische Philosophie», Bd, V, 1898—1899» 
SS. 169—170 («Архив за систематическа философия», т. V, 1898— 
1899, стр. 169—170. Ред.).

** —Нeinriech Herz «Gesammelte Werke», Bd. 3, Lpz., 1894, 
особено SS. 1, 2, 49 (Хайнрих Херц. Събрани съчинения, т. 3, Лайп-
циг, 1894, особено стр. 1, 2, 49. Ред.).

*** «Kantstudien» VIII, Band, 1903, S. 309 («Кантиански из-
следвания», т. VIII, 1903, стр. 309. Ред.).

**** «The Mon st», vol. XVI, 1906, № 2. p. 164; статията за 
монизма» на Мах,

279



мите, тяхното сцепление, тяхното движение в повечето 
случаи са напълно скрити от нас. . . Затова нашите 
представи за атомите представляват важна и интересна 
цел на по-нататъшните изследвания, но никак не са осо-
бено пригодни да служат за здрава основа на математи-
ческите теории» (1. с., III, 21). Херц очакваше от по-на-
татъшното изследване на етера да се изясни «същността 
на старата материя, нейната инерция и притегателна 
сила» (I, 354).

Оттук се вижда, че на Херц дори и на ум не му идва 
възможността за нематериалистически възглед за енер-
гията. На философите енергетиката послужи като повод 
за бягство от материализма към идеализма. Природоиз- 
следователят гледа на енергетика като на удобен начин за 
излагане законите на материалното движение по времето, 
когато физиците бяха, ако можем така да се изразим, от-
минали атома, а до електрона не бяха стигнали. Това 
време продължава до голяма степен и сега: една хи-
потеза се сменява от друга; за положителния електрон 
съвсем нищо не знаят; само преди три месеца (22 юни 
1908 г.) Жан Бекерел съобщи във Френската академия 
на науките, че той е успял да намери тая «нова съставна 
част на материята» («Comptes rendus des séances de Г Aca-
démie des Sciences», p. 1311*).  Ta как да не ce възпол-
зува идеалистическата философия от такова изгодно об-
стоятелство, че човешкият ум още само «търси» «мате-
рията» — следователно това не е нищо друго освен «сим-
вол» и т. н.

Друг немски идеалист от много по-реакционен нюанс, 
отколкото Коен — Едуард фон Хартман, — е посветил 
цяла книга върху «Мирогледа на най-новата физика» 
(«Die Weltanschauung der modernen Physik», Lpz., 1902). 
Нас не ни интересуват, разбира се, специалните разсъж-
дения на автора за онази разновидност идеализъм, която 
той защищава. За нас е важно само да посочим, че и този 
идеалист констатира същите тия явления, които са кон-
статирани и от Рей, и от Уорд, и от Коен. «Съвременната 
физика израсна на реалистическа почва — казва Е. Харт-
ман — и само новокантианското и агностического тече-
ние на нашата епоха доведоха до това, че крайните ре- 

* —"«Отчети за заседанията на Академията на науките», 
стр. 1311. Ред,

280



зултати на физиката почнаха да се тълкуват в идеалисти-
чески смисъл» (218). По мнението на Е. Хартман в осно-
вата на най-новата физика лежат три гносеологически 
системи: хилокинетика (от гръцките думи hyle = мате-
рия, и kinesis = движение — т. е. признаване на физи-
ческите явления за движение на материята), енергетика 
и динамизъм (т. е. признаване на силата без вещество). 
Ясно е, че идеалистът Хартман защищава «динамизма», 
извежда оттук, че законите на природата са световна ми-
съл, с една дума, «подставя» психическото под физиче-
ската природа. Но той е принуден да признае, че хилоки- 
нетиката има на своя страна най-вече физици, че тая 
система «се употребява най-често» (190), че неин сериозен 
недостатък са «застрашаващите чистата хилокинетика 
материализъм и атеизъм» (189). Енергетиката авторът 
разглежда съвсем правилно като междинна система и 
я нарича агностицизъм (136). Разбира се, тя е «съюзник 
на чистия динамизъм, защото отстранява веществото» 
(S. VI, р. 192), но нейният агностицизъм не се харесва 
на Хартман като някаква «англомания», която противо-
речи на същинския идеализъм на истински германския 
черносотник.

1 Извънредно поучително е да се види как този пар-
тийно непримирим идеалист (безпартийните хора във 
философията са също такива безнадеждни тъпаци, както 
и в политиката) разяснява на физиците какво собствено 
значи да се върви по една или друга гносеологическа ли-
ния. «Съвсем незначителна част от ония физици, които 
прокарват тая мода — пише Хартман за идеалистическо-
го обяснение на последните резултати на физиката, — 
съзнават напълно цялото значение и всички последици 
от такова тълкуване. Те не са забелязали, че физиката 
със своите особени закони е запазвала самостоятелното 
си значение само дотолкова, доколкото физиците са се 
придържали, въпреки своя идеализъм, към основните 
реалистически предпоставки, а именно: съществуването 
на нещата в себе си, тяхната реална изменчивост във вре-
мето, реалната причинност. . . Само при тези реалисти-
чески предпоставки (на трансценденталното значение на 
причинността, времето, пространството с три измерения), 
т. е. само при това условие, че природата, за законите 
на която говорят физиците, съвпада с царството на нещата 
в себе си. . . може да се говори за закони на природата

281



за разлика от психологическите закони. Само в случай 
че законите на природата действуват в област, незави-
сима от нашето мислене, те могат да служат за обяснение 
на това, че логически необходимите изводи от нашите 
образи се оказват образи на естественоисторически необ 
ходимите резултати от онова неизвестно, което тези образи 
отразяват или символизират в нашето съзнание» (218— 
219).

Хартман правилно чувствува, че идеализмът на новата 
физика е именно мода, а не сериозен философски поврат 
назад от естественоисторическия материализъм, и затова 
той правилно разяснява на физиците, че за превръщане 
на «модата» в последователен, цялостен, философски 
идеализъм трябва основно да се преобрази и учението за 
обективната реалност на времето, пространството, при-
чинността и законите на природата. Не може само ато-
мите, електроните, етерът да се смятат за прост символ, 
за проста «работна хипотеза» — трябва да се обявят 
за «работна хипотеза» и времето, и пространството, и за-
коните на природата, и целият външен свят. Или материа-
лизъм, или универсално подставяне на психическото под 
цялата физическа природа; безброй са хората, които 
обичат да смесват тези два занаята, но ние с Богданов 
не сме от тях.

От немските физици систематично се бореше против 
махисткото течение умрелият в 1906 г. Лудвиг Болцман. 
Ние вече посочвахме, че на «увлечението по новите гно-
сеологически догми» той противопоставяше простото и 
ясно свеждане на махизма към солипсизма (вж. по-горе, 
гл. I, § 6). Болцман, разбира се, се страхува да се нарече 
материалист и дори прави специалната уговорка, че той 
съвсем не е против битието на бога».*  Но неговата теория 
на познанието по същество е материалистическа и изра-
зява — както признава историкът на природните науки 
в XIX век 3. Гюнтер**  — мнението на повечето природо-
изследователи. «Ние познаваме съществуването на всички 

* Ludwig Boltzmann. «Populäre Schriften», Lpz., 1905, S' 
187 (Лудвиг Болцман. «Популярни статии», Лайпциг, 1905, стр. 
187. Ред.).

** Siegmund Günther «Geschichte der anorganischen Natur-
wissenschaften im 19. Jahrhundert», Brl., 1901, SS 942 и 941. (Зиг-
мунд Гюнтер. «История на науките за неорганичната природа 
през XIX век», Берлин, 1901, стр. 942 и 941. Ред.).

282



неща от впечатленията, които те произвеждат върху на-
шите сетива» — казва Л. Болцман (1, с., S. 29). Теорията 
е «изображение» (или: снимка) на природата, на външния 
свят (77). На тези, които говорят, че материята е само 
комплекс от сетивни усещания, Болцман казва, че тогава 
и другите хора са само усещания на говорещия (168). 
Тези «идеолози», както казва Болцман, понякога вместо: 
философски идеалисти, ни рисуват «субективна картина 
на света» (176), а авторът предпочита «по-простата обек-
тивна картина на света». «Идеалистът сравнява твърде-
нието, че материята съществува също така, както на-
шите усещания, с представата на детето, че удареният 
камък изпитва болка. Реалистът сравнява мнението, според 
което не можем да си представим произхода на психиче-
ското от материалното или дори от играта на атомите, с 
мнението на необразования човек, който твърди, че слън-
цето не може да отстои от земята на 20 милиона мили, 
защото не може да си представи това» (186). Болцман 
не се отказва от идеала на науката да представи духа 
и волята като «сложни действия на материални части-
ци» (396).

Против Оствалдовата енергетика Л. Болцман е поле- 
мизирал неведнъж от гледна точка на физиката, до-
казвайки, че Оствалд не може нито да опровергае, нито да 
отстрани формулата за кинетическата енергия (полови-
ната маса, умножена на скоростта в квадрат) и че той 
се върти в омагьосан кръг, като извежда най-напред 
енергията от масата (приема формулата за кинетическата 
енергия), а след това определя масата като енергия (S. 
112, 139). По този повод аз си спомням Богдановото 
преразказване на Мах в третата част на «Эмпириомонизм». 
В науката — пише Богданов, позовавайки се на «Меха-
никата» на Мах — понятието материя се свежда към 
коефициента на масата в уравненията на механиката, а 
този коефициент при точен анализ се оказва величина 
обратна на ускорението при взаимодействието на два 
физически комплекса — тела» (стр. 146). Ясно е, че ако 
вземем някое тяло за единица, движението (механическо) 
на всички останали тела може да бъде изразено с простото 
отношение на ускорението. Но нали «телата» (т. е. мате-
рията) от това съвсем не изчезват, не престават да съще-
ствуват независимо от нашето съзнание. Когато целият 
свят се сведё до движение на електроните, електронът 

283



ще може да се отстрани от всички уравнения именно 
защото той навсякъде ще се подразбира, и съотношението 
между групите или агрегатите от електрони ще се сведе 
до тяхното взаимно ускорение — ако формите на движе 
нието биха били също така прости, както в механиката.

Борейки се против «феноменологическата» физика на 
Мах и К°, Болцман твърди, че «онези, които мислят да 
отстранят атомистиката чрез диференциалните уравнения, 
не виждат от дърветата гората» (144). «Ако не си правим 
илюзии за значението на диференциалните уравнения, не 
може да има съмнение, че картината на света (чрез дифе-
ренциалните уравнения) все пак ще бъде по необходимост 
атомистическа, картина на това, как по известни правила 
ще се изменят във времето грамадни количества неща, 
разположени в пространството стри измерения. Тези неща 
могат да бъдат, разбира се, еднакви или различни, неиз-
менни или изменяеми» и т. и. (156). «Напълно очевидно е, 
че феноменологическата физика само се прикрива с одея-
нието от диференциални уравнения — казва Болцман 
през 1899 г. в речта си пред Мюнхенския конгрес на при- 
родоизследователите, — а в действителност тя изхожда 
също от отделните атомообразни същества (Einzelwesen). 
И тъй като ние ще трябва да си представяме тези същества 
като притежаващи ту едни, ту други свойства за разните 
групи явления, скоро ще се почувствува нужда от по- 
проста и еднообразна атомистика» (223). «Учението за 
електроните се развива именно в атомистическа теория на 
всички явления на електричеството» (357). Единството на 
природата се открива в «поразителната аналогичност» 
па диференциалните уравнения, отнасящи се до разни 
области явления. «Със същите тези уравнения може да 
се решават въпросите на хидродинамиката и да се из-
разява теорията на потенциалите. Теорията на вихрите 
в течностите и теорията за търкането на газовете (Gas-
reibung) показват поразителна аналогия с теорията на 
електромагнетизма и т. н.» (7). Хората, които признават 
«теорията на всеобщата подставка», съвсем не могат 
да изклинчат от въпроса, кой ще да е този, който тъй 
еднакво е съобразил да «подстави» физическата природа.

Като че ли в отговор на хората, които не искат да 
знаят за «физиката на старата школа», Болцман разказва 
подробно как някои специалисти по «физическа химия» 
застават на гносеологическо гледище, противоположно на 

284



махизма. Авторът на «една от най-добрите», по думите 
на Болцман, обобщаващи работи от 1903 г., Вобел (Vau- 
bel), «взема решително враждебно отношение към Така 
често хвалената феноменологическа физика» (381). «Той 
се старае да състави колкото се може по-конкретна, по- 
нагледна представа за природата на атомите и молеку-
лите и за действуващите между тях сили. Тази представа 
той съобразява с най-новите опити в тая област» (йоните, 
електроните, радия, ефекта па Зееман и т. н.). «Авторът 
строго се придържа към дуализма на материята и енергия-
та*,  като излага отделно закона за запазването на ма-
терията и закона за запазването на енергията. По отно-
шение на материята авторът също се придържа към дуа-
лизма на имащата маса материя и етера, но тоя послед-
ния той разглежда в най-строгия смисъл като материа-
лен» (381). Във втория том на своя труд (теорията на 
електричеството) авторът «от самото начало застава на 
гледната точка, че електрическите явления се предизвик-
ват от взаимодействието и движението на атомообразни 
индивиди, именно на електроните» (383).

Следователно и по отношение на Германия се по-
твърждава онова, което по отношение на Англия призна 
спиритуалистът Дж. Уорд, именно: че физиците от реали- 
стическата школа систематизират не по-малко сполуч-
ливо, отколкото физиците от символистическата школа 
фактите и откритията през последните години и че съще-
ствената разлика се състои «само» в гносеологическата 
гледна точка.**

* Болцман нека да каже, че авторът не се опитва да мисли 
движението без материя. Да се говори тук за «дуализъм» е смешно. 
Философският монизъм и дуализъм се състоят в последователното 
или непоследователното провеждане на материализма или идеа-
лизма.

** Трудът на Ерих Бехер за «философските предпоставки, 
на точното природознание» (Erich Becher. «Philosophische Voraus-
setzungen der exakten Naturwissenschaften, Lpz., 1907), c който аз 
се запознах след свършването на книгата, потвърждава казаното 
в тоя параграф. Като стои най-близко до гносеологическата гледна 
точка на Хелмхолц и Болцман, т. е. до «срамежливия» и недо-
мислен докрай материализъм, авторът посвещава своя труд на 
защитата и обяснението на основните предпоставки на физиката 
и химията. Тая защита се превръща естествено в борба срещу 
модното, но предизвикващо все по-голям отпор махистко (сравни 
S. 91 и др.) направление във физиката. Е. Бехер характеризира 
правилно това направление като «субективистки позитивизъм» 

285



6. Двете направления в съвременната физика 
и френският фидеизъм

Във Франция идеалистическата философия не по- 
малко решително се хвана за люшканията на махистката 
физика. Ние вече видяхме как посрещнаха неокритиците 
«Механиката» на Мах, като отбелязаха веднага идеали, 
етическия характер на основите на Маховата философия. 
В това отношение френският махист Поанкаре (Анри) 
имаше още по-голям успех. Най-реакционната идеали- 
стическа философия с определено фидеистически изводи 
веднага се хвана за неговата теория. Представителят на 
тази философия Льороа (Le Roy) разсъждаваше така: 
истините на науката са условни знаци, символи; вие 
захвърлихте нелепите, «метафизическите» претенции за 
познаването на обективната реалност; бъдете тогава ло-
гични и се съгласете с нас, че науката има само прак-
тическо значение за една област човешки действия, а 

(S. III) и свежда центъра на тежестта на борбата с него към до*  
казване «хипотезата» за външния свят (гл. II—VII), към доказване 
неговото «съществуване независимо от човешките възприятия» 
(von Wahrgenom men werden unabhängige Existenz). Отричането на 
тази «хипотеза» от махистите често ти довежда до солипсизъм (S. 
78—82 и др.). «Възгледа на Мах, че единствен предмет на природо-
знанието са «усещанията и техните комплекси, а не външният 
свят» (S. 138), Бехер нарича «монизъм на усещанията» (Emp-
findungsmonismus) и го отнася към чисто «консциенционалисти- 
ческите направления». Този нескопосен и нелеп термин е построен 
от латинското conscientia, съзнание, и не означава нищо друго 
освен философски идеализъм (срв. S. 156). В двете последни глави 
на книгата Е. Бехер съпоставя не лошо старата, механическата, 
и новата, електрическата, теория за материята и картината на 
света («кинетико-еластическото», както се изразява авторът, и 
«кинетико-електрическото» разбиране на природата). Последната 
теория, основана върху учението за електроните, е крачка напред 
в познанието на единството на света; за нея «елементите на мате-
риалния свят са електрически товари» (Ladungen) (S. 223). «Всяко 
чисто кинетическо разбиране на природата не знае нищо друго 
освен известен брой движещи се неща, безразлично дали се наричат 
те електрони или някак другояче; състоянието на движението на 
тези неща във всеки следващ момент от време се определя напълно 
закономерно от положението и състоянието на движението им в 
предшествуващия момент на времето» (225). Основният недостатък 
на книгата на Е. Бехер е абсолютното непознаване на диалектиче-
ския материализъм от страна на автора. Това непознаване го до-
вежда често пъти до бъркотия и нелепости, на които тук е невъз-
можно да се спираме.

286



религията има не по-малко действително значение от нау-
ката за друга област действия; «символистическата», 
махистката наука няма право да отрича теологията. 
А. Поанкаре се засрами от тия изводи и в книгата «Цен-
ността на науката» специално се нахвърли върху тях. 
Но погледнете каква гносеологическа позиция той бе 
принуден да заеме, за да се освободи от съюзници от типа 
на Льороа. «Г-н Льороа — пише Поанкаре — обявява 
разума за непоправимо безсилен само за да отдели повече 
място за други източници на познанието — за сърцето, 
чувството, инстинкта, вярата» (214—215). «Аз не отивам 
докрай»: научните закони са условности, символи, но 
«ако научните «рецепти» имат ценност като правило за 
действие, то е, защото общо взето те, както знаем, имат 
успех. Да се знае това — значи да се знаят някои неща, 
а щом е така — какво право имате вие да ни говорите, 
че не можем нищо да знаем?» (219).

А. Поанкаре се позовава върху критерия на прак-
тиката. Но той само измества с това въпроса, а не го 
решава, тъй като този критерий може да се тълкува и в 
субективен, и в обективен смисъл. Льороа също признава 
този критерий за науката и промишлеността; той само 
отрича, че този критерий доказва обективната истина, 
тъй като такова отричане е достатъчно за него, за да 
признае субективната истина на религията наред със 
субективната (несъществуваща без човечеството) истина 
на науката. А. Поанкаре вижда, че не може да се огра-
ничи с позоваване на практиката против Льороа, и той 
преминава към въпроса за обективността на науката. 
«Какъв е критерият за обективността на науката? Същият, 
какъвто е и критерият на нашата вяра във външните 
предмети. Тия предмети са реални, доколкото усеща-
нията, които те предизвикват у нас (qu’ils nous font éprou-
ver), ни ce представят съединени от не зная какъв нераз-
рушим цимент, а не от случая на деня» (269—270).

Че авторът на такова разсъждение може де бъде- 
голям физик, това е допустимо. Но съвсем безспорно 
е, че да го смятат сериозно за философ могат само воро- 
шиловци-юшкевичевци. Обявиха материализма за раз-
рушен от «теорията», която още при първия натиск на 
фидеизма се спасява под крилцето на материализма! 
Защото най-чист материализъм е да смятате, че усещанията 
се причиняват у нас от реални предмети и че «вярата» в 

287



обективността на науката е също такава, каквато е «вя-
рата» в обективното съществуване на външните предмети.

«. . .Може да се каже например, че етерът има не 
по-малко реалност от което и да е външно тяло» (270).

Какъв шум биха вдигнали махистите, ако беше казал 
това материалист! Колко беззъби остроти биха изказали 
за «етерния материализъм» и др. т. Но основоположникът 
на най-новия емпириосимволизъм след пет страници вече 
вещае: «Всичко, което не е мисъл, е чисто нищо; защото 
ние не можем да мислим нищо друго освен мисъл» (276). 
Грешите, г. Поанкаре: вашите произведения доказват, 
че има хора, които могат да мислят само безсмислица. 
Към тези хора принадлежи известният със своята обър-
каност Жорж Сорел, който твърди, че «двете първи ча-
сти» на книгата на Поанкаре за ценността на науката са 
«написани в духа на Льороа» и че затова тези двама фи-
лософи могат да се «помирят» върху следното: опитът да 
се установи тъждество между науката и света е илюзия, 
не е нужно да се поставя въпросът, може ли науката 
да познава природата, достатъчно е съответствието на 
науката със създаваните от нас механизми (Georges So-
rel: «Les préoccupations métaphysiques des physiciens mo-
dernes», P., 1907, p. 77, 80, 81*).

Но ако «философията» на Поанкаре е достатъчно само 
да се отбележи и да се отмине, върху съчинението на 
А. Рей е необходимо да се спрем подробно. Ние вече по-
сочихме, че двете основни направления в съвременната 
физика, които Рей нарича «концептуалистическо» и «нео- 
механическо», се свеждат към различието между идеали- 
стическата и материалистическата гносеология. Ние тряб-
ва сега да видим как позитивистът Рей решава задачата, 
диаметрално противоположна на задачата на спиритуа-
листа Дж. Уорд, на идеалистите X. Коен и Е. Хартман, 
именно: не да възприеме философските грешки на новата 
физика, нейния уклон към идеализъм, а да поправи тези 
грешки, да докаже незаконността на идеалистическите 
(и фидеистическите) изводи от новата физика.

През цялото съчинение на А. Рей като червена ниш-
ка минава признаването на факта, че за новата теория на 
физиката на «концептуалистите» (махистите) се е хванал

* — Жорж Сорел. «Метафизически предразсъдъци на съвре-
менните физици», Париж, 1907, стр. 77, 80, 81. Ред.

288



фидеизмът (стр. 11, 17, 220, 362 и др.) и ^философският 
идеализъм» (200), скептицизмът относно правата на ра-
зума и правата на науката (200, 210), субективизмът 
(311) и т. н. И затова за център на своето съчинение 
А. Рей взема съвсем правилно разбора на «мненията на 
физиците за обективната ценност на физиката» (3).

А какви са резултатите от този разбор?
Вземаме основното понятие, понятието опит. Рей 

уверява, че субективистическото тълкуване иа Мах (ще 
го вземаме за простота и краткост като представител на 
оная школа, която Рей нарича концептуалистическа) е 
едно недоразумение. Наистина, към «главните нови черти 
на философията от края на XIX век» принадлежи това, че 
«емпиризмът, все по-изтънчен, все по-богат на отсенки, 
води към фидеизъм, към признаване първенството на 
вярата, този емпиризъм, който някога беше велико оръжие 
в борбата на скептицизма против твърденията на метафи- 
зиката. Не стана ли това, защото всъщност чрез незабе-
лязани нюанси, малко по малко, изопачиха реалния 
смисъл на думата «опит»? В действителност опитът, ако 
го вземем в неговите условия на съществуване, в оная 
експериментална наука, която го определя и полира — 
опитът ни води към необходимостта и към истината 
(398). Несъмнено целият махизъм, в широкия смисъл на 
тая дума, не е нищо друго освен изопачаване чрез незабе-
лежими нюанси реалния смисъл па думата «опит»! Но 
как именно поправя това изопачаване Рей, който обви-
нява в изопачаване само фидеистите, а не самия Мах? 
Слушайте: «Опитът според обикновеното определение е 
познаване па обекта. Във физическата наука това опреде-
ление е по-уместно, отколкото където и да е другаде. . . 
Опитът е това, над което нашият ум не е властен, което не 
могат да изменят нашите желания, нашата воля — това, 
което е дадено, което ние не създаваме. Опитът е обект 
пред (en face du) субекта» (314).

Ето ви образец как Рей защищава махизма! Колко 
гениално прозорлив е бил Енгелс, характеризирал най- 
новия тип привърженици на философския агностицизъм 
и феноменализъм с прозвището: «срамежливи материа-
листи». Позитивистът и върл феноменалист Рей е превъз-
ходен екземпляр от този тип. Ако опитът е «познание на 
обекта», ако «опитът е обект пред субекта», ако опитът 
се състои в това, че «нещо външно (quelque chose du

19 В. И. Ленин, т. 3 289



dehors) съществува и съществува необходимо» (se 
et ne se posant s’impose, p. 324) — това очевидно ce свежда 
към материализма! Феноменализмът на Рей, неговото 
най-усърдно подчертаване, че няма нищо освен усещания, 
че обективното е общезначимо и пр. и др. т., всичко това 
е смокинено листце, празно словесно прикриване на 
материализма, щом ни се казва:

«Обективно е това, което ни е дадено отвън, нало-
жено (imposé) от опита; това, което ние не произвеждаме, 
което е произведено независимо от нас и което до известна 
степен ни произвежда» (320). Рей защищава «концептуа-
лизма», като унищожава концептуализма! Опроверже-
нието на идеалистическите изводи от махизма се достига 
само с това, че махизмът се тълкува в смисъл на срамеж-
лив материализъм. Признал сам разликата на двете на-
правления в съвременната физика, Рей с пот на чело 
се труди да изтрие всички различия в полза на мате-
риалистическото направление. Например за школата на 
неомеханизма Рей казва, че тя не допуска «ни най-малко 
съмнение, ни най-малка неувереност» по въпроса за обек-
тивността на физиката (237): «тук (т. е. върху почвата 
на ученията на тази школа) вие сте далеч от всички ония 
околни пътища, през които сте били принудени да минете 
от гледната точка на другите теории на физиката, за да 
стигнете до утвърждаването на тази обективност».

Ето тези именно «околни пътища» на махизма при-
крива Рей, хвърля върху тях було в цялото свое изло-
жение. Основната черта на материализма е именно тази, 
че той изхожда от обективността на науката, от призна-
нието на обективната реалност, отразявана от науката, 
докато идеализмът се нуждае от «околни пътища», за да 
«изведе» обективността така или иначе от духа, от съзна-
нието, от «психическото». «Неомеханистическата (т. е. 
господствуващата) школа във физиката — пише Рей — 
вярва в реалността на физическата теория в също такъв 
смисъл, в какъвто човечеството вярва в реалността на 
външния свят» (р. 234, § 22: тезиса). За тази школа «тео-
рията иска да бъде снимка (le décalque) на обекта» (235).

Правилно. И тая основна черта на «неомеханисти-
ческата» школа не е нищо друго освен основата на ма-
териалистическата гносеология. Никакви отричания на 
Рей от материалистите, никакви негови уверения, че нео- 
механистите всъщност са също феноменалисти и др. т., 

290



йе Могат да отслабят този основен факт. Същността на 
разликата между неомеханистите (повече или по-малко 
срамежливи материалисти) и махистите се състои именно 
в това, че последните отстъпват от такава теория на 
познанието и отстъпвайки от нея, неизбежно се подхлъзват 
към фидеизъм.

Вземете отношението на Рей към учението на Мах 
за причинността и необходимостта в природата. Само на 
пръв поглед — уверява Рей — Мах «се приближава към 
скептицизма» (76) и към «субективизма» (76); тази «дву- 
смисленост» (équivoque, р. 115) се разсейва, ако се вземе 
учението на Мах изцяло. И Рей го взема изцяло, при-
вежда редица цитати и от «Учение за топлината», и от 
«Анализ на усещанията», специално се спира върху гла-
вата за причинността в първото от споменатите съчинения, 
но. . . но се предпазва да цитира решаващото място, 
заявлението на Мах, че няма физическа необходимост, 
а има само логическа! В случая може само да се каже, че 
това не е тълкуване, а подправяне на Мах, че това е за-
личаване на различията между «неомеханизма» и махизма. 
Изводът на Рей: «Мах продължава анализа и приема 
заключенията на Юм, Мил и всички феноменалисти, спо-
ред възгледа на които причинността няма в себе си нищо 
субстанционално и е само привичка на мисленето. Мах 
приема основната теза на феноменализма, по отношение 
на която учението за причинността е просто следствие, 
именно: че не съществува нищо освен усещания. Но Мах 
добавя в чисто обективистка насока: изследвайки усеща-
нията, науката намира в тях постоянни и общи елемен-
ти, които, абстрахирани от усещанията, имат същата 
реалност, каквато имат и те, понеже те са взети от усеща-
нията чрез сетивното наблюдение. И тия постоянни и общи 
елементи, като енергията и нейните превръщания, пред-
ставляват основата за систематизация на физиката» (117).

Излиза, че Мах приема Юмовата субективна теория 
за причинността и я тълкува в обективистки смисъл! 
Рей изклинчва, като защищава Мах чрез позовавания на 
неговата непоследователност и подвежда да се мисли, 
че в «реалното» тълкуване на опита този опит води към 
«необходимостта». А опит е онова, което е дадено отвън, 
и ако необходимостта в природата, нейните закони са 
дадени на човека също отвън, от обективно-реалната 
природа, тогава, разбира се, всякаква разлика между 

291



махизма и материализма изчезва. Рей защищава махизма 
от «неомеханизма» с това, че капитулира пред последния 
по всички линии, отстоявайки думичката феноменализъм, 
а не същността на това направление.

Поанкаре например извежда напълно в духа иа Мах 
законите на природата — включително и това, че про-
странството има три измерения — от «удобството». Но 
това съвсем не значи: «произволен», бърза да «поправи» 
Рей. Не, «удобен» изразява тук «приспособяване към 
обекта» (курсивът е на Рей, стр. 196). Няма какво да се 
каже, великолепно разграничение на двете школи и 
«опровержение» на материализма. . . «Ако теорията на 
Поанкаре се отделя с логически непроходима пропаст от 
онтологического тълкуване на механическата школа» 
(т. е. от признанието на тази школа, че теорията е снимка 
на обекта;. . . «ако теорията иа Поанкаре може да служи 
за опора на философския идеализъм, то поне върху поч-
вата на науката тя се съгласува твърде добре с общото 
развитие на идеите на класическата физика, с тенденцията 
да се разглежда физиката като обективно знание, толкова 
обективно, колкото и опитът, т. е. колкото усещанията, 
от които опитът изхожда» (200).

От една страна, не може да не се съзнае; от друга 
страна, трябва да се признае. От една страна, непрохо-
дима пропаст отделя Поанкаре от неомеханизма, макар 
Поанкаре да стои по средата между «концептуализма» 
на Мах и неомеханизма, а Мах като че ли съвсем не е 
отделен с никаква пропаст от неомеханизма. От друга 
страна, Поанкаре напълно е съгласен с класическата 
физика, която, по думите на самия Рей, изцяло стои върху 
гледището иа «механизма». От една страна, теорията на 
Поанкаре може да служи за опора на философския идеа-
лизъм, от друга, тя е съвместима с обективното тълкуване 
на думата опит. От една страна, тия лоши фидеисти са 
изопачили смисъла па думата «опит» чрез неуловими 
отклонения, отстъпвайки от правилния възглед, че «опи-
тът — това е обектът»; от друга страна, обективността на 
опита значи само, че опитът — това са усещанията, с 
което са напълно съгласни и Беркли, и Фихте!

Рей се е объркал, защото си е поставил неразрешима 
задача: да «примири» притовоположиостта между мате-
риалистическата и идеалистическата школа в новата фи-
зика. Той се опитва да отслаби материализма на неоме- 

292



ханистката школа, подвеждайки под феноменализма въз-
гледите на физиците, които смятат своята теооия за 
снимка на обекта*.  И той се опитва да отслаби идеализма 
на концептуалистическата школа, отхвърляйки пай-ое- 
шителните твърдения на нейните привърженици и тъл-
кувайки останалите в духа на срамежливия материализъм. 
При това до каква степен фиктивно и измъчено е отри-
чането на Рей от материализма, показва например него-
вата оценка на теоретическото значение на диференциал-
ните уравнения па Максуел и Херц. За махистите обстоя-
телството, че тия физици ограничават своята теория със 
системата на уравненията, е опровержение на материа-
лизма: уравнения и нищо друго — никаква материя, 
никаква обективна реалност, само символи. Болцман 
опровергава този възглед, разбирайки, че опровергава 
феноменологическата физика. Рей го опровергава, ми-
слейки да защищава феноменализма! «Не може да се 
отказваме — казва той — да причислим Максуел'и Херц

* «Примирителя?» А. Рей не само хвърля було върху поста-
новката на въпроса от философския материализъм, по заобикаля 
също така и най-ярко изразените материалистически твърдения 
на френските физици. Той не споменава напр. Алфред Корню 
(А. Когпи), умрял през 1902 г. Тоя физик посрещна Оствалдовото 
«разрушение (или преодоляване, Oberwindung) на научния мате-
риализъм» с презрителната забележка за претенциозното фейле, 
тонно разглеждане на въпроса (вж. «Revue générale des sciences» 
1895, p. 1030—1031 («Всеобщ научен преглед», 1895 г., стр. 1030— 
1031. Ред.)). На международния конгрес на физиците в Париж 
през 1900 г. А. Корню каза: «. . . Колкото повече ние познаваме 
явленията на природата, толкова повече се развива и става по-
точен смелият картезиански възглед за механизма на света: във 
физическия свят няма нищо освен материя и движение. Проблемата 
за единството на физическите сили. . . отново се издига на пръв 
план след великите открития, които ознаменуваха края на XIX 
век. Главното внимание на нашите съвременни вождове на нау-
ката — Фарадей, Максуел, Херц (ако говорим само за умрелите 
вече знаменити физици) — бе насочено към това, да се определи 
по-точно природата и да се отгатнат свойствата на нямащата маса 
материя (matière subtile), носителка на световната енергия. . . 
Връщането към картезнаискнте идеи е очевидно. . .» («Raports 
présentés au Congrès International de Physique», P., 1900, t. 4-me, 
p. 7) («Доклади, представени на международния физически конгрес», 
Париж, 1900, т. 4, стр. 7. Ред.). В своята книга за «Съвременната 
физика» Люсиен Поанкаре отбелязва правилно, че тази картезиан- 
ска идея е била възприета и развита от енциклопедистите на XVIII 
век (Lucien Poincaré «La physique moderne» P., 1906, p. 14), но нито 
този физик, нито А.Корню знаят как диалектическите материалисти 
Маркс и Енгелс са очистили тая основна предпоставка на материа-
лизма от едностранчнвостите на механическия материализъм. 

293



към «механистите» въз основа на това, че те се ограничиха 
с уравнения, подобни на диференциалните уравнения в 
динамиката на Лагранж. Това не значи, че по мнението 
на Максуел и Херц ние не ще можем да построим  механи-
ческата теория за електричеството върху реални елементи. 
Напротив, възможността за това се доказва от Факта, 
че електрическите явления се представят от теопия, 
чиято форма е тъждествена с общата фопма на класиче-
ската механика» (253). . . Неопределеността в сегашното 
решение на проблемата «ще се намалява толкова повече, 
колкото по-ясно изпъква природата на ония количествени 
единици, т. е. елементи, които влизат в уравненията». 
Това, че едни или други форми на материалното движе-
ние не са изследвани, не е за Рей повод да отрича мате-
риалността на движението. «Еднородността на материята» 
(262) — не като постулат, а като резултат от опита и раз-
витието на науката, «еднородността на обекта на физи-
ката» — ето кое представлява условие за приложимостта 
на измеренията и математическите изчисления.

Ето оценката на Рей за критерия на практиката в 
теорията на познанието: «В противоположност на пред-
поставките на скептицизма ние имаме право да кажем, 
че практическата ценност на науката произтича от ней-
ната теоретическа ценност» (368). . . Че тези предпостав-
ки на скептицизма са приети съвсем недвусмислено от 
Мах, Поанкаре и цялата тяхна школа, за това Рей пред-
почита да замълчи. . . «И едната, и другата ценност 
са две неразделни и строго паралелни страни на нейната 
обективна ценност. Да се каже, че даден закон на при-
родата има практическа ценност. . . се свежда всъщност 
към това, че този закон на природата има обективно 
значение. . . Въздействието върху обекта предполага из-
менение на обекта, реакция на обекта, която съответ- 
ствува на нашите очаквания или предвиждания, въз основа 
на които ние сме предприели това въздействие. Следова-
телно тези очаквания, или тези предвиждания, съдържат 
в себе си елементи, които се контролират от обекта и на-
шето действие. . . В тия различни теории има значи част 
от обективното» (368). Това е напълно материалистическа 
и само материалистическа теория на познанието, защото 
другите гледни точки и махизмът по-специално отричат 
обективното, т. е. независещото от човека и човечеството 
значение на критерия на практиката.

294



Извод: Рей е пристъпил към въпроса съвсем не от 
тази страна, от която го разглеждат Уорд, Коен и К°, 
но и у него са се получили същите резултати — признаване 
на материалистическата и идеалистическата тенденция 
като основа за разделението на двете главни школи в съ-
временната физика.

7. Руският «физик идеалист»

По силата на някои печални условия на моята ра-
бота аз почти съвсем не можах да се запозная с руската 
литература по разглеждания въпрос. Ще се огранича 
само с изложението на твърде важната за моята тема ста-
тия на нашия известен философски черносотник г. Лопа-
тин: «Физик идеалист», поместена във «Вопппсы Фило-
софии и психологии»93 от миналата година (1907, септем-
ври—октомври). Истинно-руският философски идеалист 
г. Лопатин се отнася към съвременните европейски идеа-
листи приблизително също така, както «Съюзът на руския  
народ»94 към западните реакционни партии. Но толкова 
по-поучително е да се види как еднородни философски 
тенденции се проявяват в съвсем различна културна и 
битова обстановка. Статията на г. Лопатин е, както казват 
французите, éloge — похвално слово за покойния руски 
физик Н. И. Шишкин (умрял в 1906 г.). Г-н Лопатин се е 
прелъстил от това, че този образован човек, който се е 
интересувал много от Херц и от новата физика изобщо, 
е бил не само десен кадет (сто. 339), но и дълбоко вярващ 
човек, поклонник на философията на Вл. Соловьов и пр. 
и др. т. Обаче въпреки своето «устремяване» предимно 
към граничната област между философското и полицей-
ското, г. Лопатин е съумял да даде известен материал 
и за характеристиката на гносеологическите възгледи 
на физика идеалист. «Той беше — пише г. Лопатин — 
истински позитивист в своя непрестанен стремеж към 
най-широка критика на начините на изследване, на пред-
положенията и фактите на науката според тяхната при-
годност като средства и материал за създаване на пълен, 
завършен мироглед. В това отношение Н. И. Шишкин 
бе пълен антипод на твърде много от своите съвремен-
ници. В напечатаните по-рано в това списание мои статии 
аз вече неведнъж се стараех да изясня от какви разно-

295



родни и често несигурни материали се образува така 
нареченият научен мироглед: тук влизат и доказани 
факти, и повече или по-малко смели обобщения, и удобни в 
даден момент за една или доуга научна област хипотези, 
и дори спомагателни научни фикции» и всичко това се 
издига до степента на безспорни обективни истини, от 
гледна точка на които трябва да се съдят всякакви доуги 
идеи и вярвания от философски и религиозен характер, 
отхвърляйки в тях всичко, което не е посочено в тези 
истини. Нашият високоталантлив мислител натуралист 
проф. Вл. И. Вернадски показа съвсем ясно колко празни 
и неуместни са подобни претенции да се превръщат на-
учните възгледи на дадена историческа епоха в непо-
движна, общозадължителна догматическа система. А меж-
ду това за такова превръщане имат вина не само широките 
кръгове на читателската публика (Забележка на г. Ло-
патин: «За тези кръгове са написани цяла редица попу-
лярни книги, чието предназначение е да убедят в съще-
ствуването иа такъв решаващ всички въпроси научен ка-
техизис. Типични произведения от този род са: «Сила и 
материя» на Бюхнер или «Световните загадки» на Хекел») 
и не само отделни учени по специалните клонове на при-
родознанието; което е много по-странно, то е, че в него 
грешат нерядко официалните философи, всички усилия 
на които понякога са насочени само да докажат, че те 
нищо друго не говорят освен онова, което е казано преди 
тях от представителите на отделните специални науки, 
само че говорят на свой особен език.

«У Н. И. Шишкин съвсем нямаше предвзет догма- 
тизъм. Той е убеден защитник на механическото обясне-
ние на природните явления, но за него то е само метод 
за изследване. . .» (341). Хм. . . хм. . . Познати мело-
дии! . . . «Той съвсем не мислеше, че механическата тео-
рия разкрива самата същност на изучаваните феномени, 
той виждаше в нея само най-удобния и плодотворен на-
чин за тяхното обединение и обосноваване за целите на 
науката. Затова за него механическото разбиране на 
природата и материалистическият възглед върху пея да-
леч не съвпадат помежду си. . .» Съвсем както у авто-
рите на «Очерци «по» философията на марксизма»!. . . 
«Тъкмо напротив, нему се струваше, че по въпросите от 
висш характер механическата теория трябва да заеме 
строго критическа, дори примирителна позиция». . .

296



На езика на махистите това се нарича «да се надмине 
остарялото, ограничено и едностранчиво» противопоста-
вяне материализма на идеализма. . . «Въпросите за пър-
вото начало и последния край на нещата, за вътрешната 
същина на нашия дух, за свободата на волята, за без-
смъртието на душата и т. н. не могат да подлежат — в 
истинската широта на своя смисъл — на нейната ком-
петенция вече поради това, че като метод па изследване 
тя е затворена в естествените граници на своето прила-
гане само към фактите на физическия опит» (342). . . По-
следните два реда са несъмнен плагиат от «Емпириомо- 
низма» на А. Богданов.

«Светлината може да бъде разглеждана — писа Шиш-
кин в статията си: «За психо-физическите явления от 
гледна точка на механическата теория» («Вопросы фи-
лософии и психологии», кн. 1, стр. 127) — като вещество, 
като движение, като електричество, като усещане.»

Несъмнено е, че г. Лопатин съвсем правилно е при-
числил Шишкин към позитивистите и че тоя физик изцяло 
е принадлежал към махистката школа на новата физика. 
Шишкин иска да каже със своето разсъждение за светли-
ната, че разните начини на разглеждане на светлината 
представляват разни методи на «организиране на опита» 
(по терминологията на А. Богданов), еднакво законни от 
едно или друго гледище, или разни «връзки на елементи» 
(по терминологията на Е. Мах) и че във всеки случай 
учението па физиците за светлината не е снимка на обек-
тивна реалност. Но Шишкин разсъждава съвсем лошо. 
«Светлината може да бъде разглеждана като вещество, 
като движение». . . В природата няма нито вещество без 
движение, нито движение без вещество. Първото «проти-
вопоставяне» па Шишкин е безсмислено. . . «Като елек-
тричество». . . Електричеството е движение па вещество-
то, следователно и тук Шишкин не е прав. Електромагнит-
ната теория за светлината доказа, че светлината и елек-
тричеството са форми на движението на едно и също ве-
щество (на етера). . . «Като усещане». . . Усещането е 
образ на движещата се материя. По друг начин освен чрез 
усещанията ние не можем нищо да разберем за никакви 
форми на веществото и за никакви форми на движението; 
усещанията се предизвикват от действието на движещата 
се материя върху нашите сетивни органи. Така гледа при-
родознанието. Усещането за червен цвят отразява колеба- 

297



ния на етера със скорост приблизително 450 трилиона в 
секунда. Усещането за син цвят отразява колебания на 
етера със скорост около 620 трилиона в секунда. Колеба-
нията на етера съществуват независимо от нашите усеща-
ния за светлина. Нашите усещания за светлина зависят 
от действието на колебанията на етера върху човешкия 
орган на зрението.. Нашите усещания отразяват обектив-
ната реалност, т. е. онова, което съществува независимо 
от човечеството и от човешките усещания. Той гледа 
природознанието. Разсъждението на Шишкин, насочено 
против материализма, е най-евтина софистика.

5. «Същност и значение на «физическия» 
идеализъм»

Ние видяхме, че въпросът за гносеологическите из-
води от най-новата физика е повдигнат и се обсъжда от 
най-различни гледни точки и в английската, и в немска-
та, и във френската литература. Не може да подлежи на ни-
какво съмнение, че пред нас е едно международно идейно 
течение, което не зависи от някаква отделна философска 
система, а произтича от някои общи причини, които лежат 
вън от философията. Приведеният по-горе преглед на дан-
ните показва несъмнено, че махизмът е «свързан» с нова-
та физика и в същото време показва коренно неправилна 
представа за тази връзка, разпространявана от нашите ма-
хисти. Както във философията, така и във физиката ма-
хистите робски се мъкнат след модата, без да умеят от 
своя, марксистка гледна точка да направят общ преглед 
на известни течения и да оценят тяхното място.

С двойна лъжа са пропити всички глаголствувания, в 
смисъл че философията на Мах е «философия на при-
родознанието от XX век», «най-нова философия на при-
родните науки», «най-нов естественонаучен позитивизъм» 
и др. т. (Богданов в предговора към «Анализ ощуще-
ний», стр. IV, XII; срв. същото у Юшкевич, Валентинов и 
К°). Първо, махизмът е свързан идейно само с една школа 
в един клон на съвременното природознание. Второ, и 
това е главното, с тая школа е свързано в махизма не 
онова, което го отличава от всички други направления 
и системички на идеалистическата философия, а това, 
което е общо между него и целия философски идеализъм 

298



изобщо. Достатъчно е да хвърли поглед на разглеж-
даното идейно течение в неговата цялост, за да не остане 
и сянка от съмнение в правилността на това положение. 
Вземете физиците от тази школа: немеца Мах, французина 
Анри Поанкаре, белгиеца П. Дюем, англичанина К. Пир-
сън. Общото между тях е много, у тях има една основа 
и една насока, както напълно вярно признава всеки от 
тях, но в това общо не влиза нито учението на емпирио-
критицизма изобщо, нито учението на Мах напоимер за 
«елементите на света» по-специално. Нито едното, нито 
доугото учение тримата последни физици дори и не знаят. 
Общото между тях е «само» едно: философският идеа-
лизъм, към който всички те без изключение клонят по-
вече или по-малко съзнателно, повече или по-малко ре-
шително. Вземете философите, които се опират върху 
тази школа на новата физика и се стараят да я обосноват 
и развият гносеологически — и вие ще видите тук пак 
германските иманенти, учениците на Мах, френските 
неокритицисти и идеалисти, английските спиритуалисти, 
руския Лопатин, плюс единствения емпириомонист А. Бог-
данов. Общото между всички тях е само едно, именно 
това, че те всички повече или по-малко съзнателно» по-
вече или по-малко решително, безразлично дали с рязък 
и бърз уклон към фидеизма или с лично отвращение 
от него (À. Богданов) провеждат философския идеализъм.

Основната идея на разглежданата школа на новата 
физика е отричане на обективната реалност, дадена ни в 
усещането и отразявана от нашите теории, или съмне-
ние в съществуването на такава реалност. Тук тази школа 
се отклонява от господствуващия, по общо признание, 
сред физиците материализъм, (неточно наричан реализъм, 
неомеханизъм, хилокинетика и неразвиван от самите физи-
ци що годе съзнателно) —жотклонява се като школа на 
«физическия» идеализъм.

За да обясним последния термин, който звучи твърде 
странно, трябва да припомним един епизод от историята 
на най-новата философия и най-новото природознание. 
През 1866 г. Л. Фойербах се нахвърля върху Йохан Мю- 
лер, знаменития основател на най-новата физиология, 
и го причислява «към физиологическите идеалисти» 
(Werke, X. S. 197). Идеализмът на този физиолог се е 
състоял в това, че като е изследвал значението на ме-
ханизма на нашите сетивни органи в отношението им към 

299



усещанията, посочвайки например, че усещането за свет-
лина се получава при различно въздействие върху окото, 
той е бил склонен да прави оттук извод, който отрича, 
че нашите усещания са образи на обективната реалност. 
Тази тенденция на една от школите на природоизследова- 
телите към «физиологическия идеализъм», т. е. към идеа-
листического тълкуване на известни резултати на физио-
логията, Л. Фойербах е схванал извънредно точно. «Връз-
ката» на физиологията с философския идеализъм пре-
димно от кантиански тип дълго време след това се из-
ползва от реакционната философия. Ф. А. Ланге се перчи 
с физиологията в полза на кантианския идеализъм и в 
опровержение на материализма, а от иманентите (които 
А. Богданов така неправилно е отнесъл към средната 
между Мах и Кант линия) Й. Ремке специално се опълчва 
в 1882 г. против мнимото потвърждение на кантианството 
от физиологията*.  Че редица големи физиолози са к ло 
нели в ония времена към идеализма и кантианството, 
това е също безспорно, както е безспорно и това, че ре-
дица големи физици клонят в наше време към философ-
ския идеализъм. «Физическият» идеализъм, т. е. идеа-
лизмът на известна школа физици от края на XIX и 
началото на XX век, също тъй малко «опровергава» 
материализма, също тъй малко доказва връзката на идеа-
лизма (или емпириокритицизма) с природознанието, както 
малко доказателни са били съответните напъни на Ф. А. 
Ланге и на «физиологическите» идеалисти. Уклонът към 
реакционната философия, който се прояви и в единия, 
и в другия случай в една школа природоизследователи от 
един клон на природознанието, е временен зигзаг, пре-
ходен болезенен период в историята на науката, болест на 
растежа, предизвикана най-вече от рязкото рушене на ста-
рите установени понятия.

Както вече посочихме по-горе, връзката на съвре-
менния «физически» идеализъм с кризата в съвременната 
физика е общопризната. «Аргументите на скептическата 
критика, насочени против съвременната физика — пише 
А. Рей, като има предвид не толкова скептиците, колкого 
откритите привърженици на фидеизма като Брюне- 
тиер, — се свеждат всъщност към знаменития аргумент 

* Johannes Rehmke «Philosophie und Kantianismus», Eise-
nach, 1882, S. 15 и след. (Йоханес Ремке. «Философията и кантиан-
ството», Айзенах, 1882, стр. 15 и след. Ред.).

300



ма всички скептици: към разногласието на мненията» 
(между физиците). Но тези разногласия «нищо не доказ-
ват против обективността на физиката». «В историята на 
физиката, както и във всяка история, може да има големи 
периоди, които се характеризират с различна форма, с 
различен об.ц вид на теориите. . . Щом настъпи едно от 
ония открития, които се отразяват върху всички части 
на физиката, установявайки някакъв кардинален факт, 
неизвестен дотогава или не напълно оценен, то целият 
облик на физиката се променя; започва се нов период. 
Така е било след откритията на Нютон, след откритията 
на Джоул—Майер и на Карно—Клаузиус. Същото, 
изглежда, става и след откриването на радиоактивност-
та. . . Историкът, който по-късно ще наблюдава съби-
тията от известна необходима далечина, ще види без труд 
постоянство на еволюцията там, където съвременниците 
виждат само конфликти, противоречия, деления на раз-
лични школи. Изглежда, че и кризата, която физиката 
преживяваше през последните години, се отнася към съ-
щата категория (въпреки заключенията, направени въз 
основа на тая криза от философската критика). Това е 
типична криза на растеж (crise de croissance), която ce 
дължи на новите велики открития. Безспорно е, че кри-
зата води към преобразуване па физиката — без това 
не би имало еволюция и прогрес, — но то не ще измени 
научния дух» (1. с., р. 370—372).

Примирителят Рей се старае да съедини заедно всич-
ки школи на съвременната физика против фидеизма! 
Това е благонамерен фалш, но все пак фалш, защото 
уклонът на школата на Мах—Поанкаре—Пирсън към 
идеализма (сиреч изтънчения фидеизъм) е безспорен. 
А оная обективност на физиката, която е свързана с 
основите на «научния дух», за разлика от фидеистическия 
дух, и която Рей така горещо защищава, не е нищо друго 
освен «срамежлива» формулировка на материализма. Ма-
териалистическият основен дух на физиката, както и на 
цялото съвременно природознание, ще победи всички и 
всякакви кризи, само че с непременното заменяване на 
метафизический материализъм с диалектическия мате-
риализъм.

Че кризата в съвременната физика се състои в от-
стъплението й от прякото, решително и безвъзвратно 
признаване на обективната ценност на нейните теории — 

301



това примирИтёлят Рей се старае Много Qectö да замаже, 
но фактите са по-силни от всички примирителни опити. 
«Математиците — пише Рей, — свикнали да имат работа 
с такава наука, в която обектът — поне привидно — се 
създава от ума на учения или в която във всеки случай 
конкретни явления не се намесват в изследванията, са 
си съставили твърде абстрактна представа за физиката: 
стараейки се да я сближат с математиката, те пренесоха 
общата теория на математиката във физиката. . . Всички 
експериментатори сочат нахлуването (invasion) на духа 
на математиката в методите на физическите съждения и в 
разбирането на физиката. Не с това ли влияние — което 
не изгубва силата си от това, че понякога бива скрито — 
се обяснява често пъти неувереността, колебанието на 
мисълта относно обективността на физиката, онези околни 
пътища, по които стигат до обективността, онези пречки, 
които се преодоляват при това?. . .» (227).

Това е прекрасно казано: «Колебание на мисълта» 
по въпроса за обективността на физиката — в това е същ-
ността на модния «физически» идеализъм.

«. . .Абстрактните фикции на математиката създа-
ваха сякаш някакъв екран между физическата реал-
ност и начина, по който математиците разбират науката 
за тая реалност. Те смътно чувствуват обективността на 
физиката. . . те искат да бъдат преди всичко обективни, 
когато се заемат с физиката, те се стараят да се опрат 
върху реалността и да задържат тая опора, но предиш-
ните привички вземат своето. И чак до енергетиката, 
която искаше да построи света по-здраво и с по-малко 
количество хипотези, отколкото старата механическа фи-
зика — стремеше се да копира (décalquer) сетивния свят, 
а не да го възсъздава, — ние имаме работа все с теориите 
на математиците. . . Математиците направиха всичко, за 
да спасят обективността на физиката, защото без обек-
тивност — те твърде добре разбират това — не може и 
дума да става за физика. . . Но сложността на техните 
теории, на техните околни пътища оставя чувство на 
неловкост. Това е твърде изкуствено, прекадено изискано, 
съчинено (édifié); експериментаторът не намира тук онова 
стихийно доверие, което му внушава постоянният досег с 
физическата реалност. . . Ето какво говорят всъщност 
всички физици, които преди всичко са физици — а тяхното 
име е легион — или които са само физици, ето какво 

302



töööpH цялата неомеханийеска Школа. . . Кризата във фй*  
зиката се състои в завоюването на физиката от духа на 
математиката. Прогресът на физиката*  от една страна*  й 
прогресът на математиката, от друга, доведоха в XIX век 
до тясното сближение от тези две науки. . . Теоретиче*  
ската физика стана математическа физика.. . Тогава 
започна периодът на формалната физика, т. е. на матема-
тическата физика, станала чисто математическа — мате-
матическа физика не като клон на физиката, а като клон 
на математиката. В тази нова фаза математикът, свикнал 
с концептуалните (чисто логическите) елементи, от които 
се състои единственият материал на неговата работа, и 
чувствувайки се стеснен от грубите, материални елементи, 
които той намираше за недостатъчно податливи, не можеше 
да не се стреми към това — по възможност повече да се 
абстрахира от тях, да си ги представя съвсем немате-
риално, чисто логически, или дори съвсем да ги игно-
рира. Елементите като реални, обективни данни, т. е. 
като физически елементи, изчезнаха напълно. Останаха 
само формалните отношения, представяни от диферен-
циалните уравнения. . . Ако математикът не се окаже 
измамен от тази конструктивна работа на своя ум. . . той 
ще съумее да намери връзката на теоретическата физика 
с опита, но на пръв поглед и за неподготвения човек се 
получава като че ли произволно построение на теория-
та. . . Концептът, чистото понятие заместват реалните 
елементи. . . Така се обяснява исторически, по силата 
на математическата форма, приета от теоретическата 
физика. . . болезненото състояние (le malaise), кризата 
във физиката и нейното привидно отдалечаване от обек-
тивните факти» (228—232).

Такава е първата причина на «физическия» идеали-
зъм. Реакционните домогвания се пораждат от самия 
прогрес на науката. Големият успех на природознанието, 
приближаването до такива еднородни и прости елементи 
на материята, законите за движението на които допускат 
математическа обработка, поражда забравянето на ма-
терията от математиците. «Материята изчезва», остават 
само уравненията. При новия стадий на развитие и като 
че ли по новому се получава старата кантианска идея: 
разумът предписва на природата нейните закони. Херман 
Коен, който се възхищава, както видяхме, от идеалистиче- 
ския дух на новата физика, стига дотам, че проповядва 

303



въвеждането на висшата математика в училищата — ââ 
насаждане у гимназистите духа на идеализма, който се 
измества от нашата материалистическа епоха (Geschichte 
des MateriaEsmus von A. Lange, 5. Auflage, 1896, Bd. 
II, S. XLIX*).  Разбира се, това е глупаво мечтание на 
реакционер и в действителност тук няма и не може да 
има нищо освен мимолетно увлечение на неголяма част 
специалисти в идеализма. Но във висша степен харак-
терно е, както давещият се се хваща за сламката, с какви 
изтънчени средства се опитват представителите на об-
разованата буржоазия изкуствено да запазят или да на-
мерят местенце за фидеизма, който се поражда в низи-
ните на народните маси от невежество, изостаналост и от 
нелепата дивост на капиталистическите противоречия.

Друга причина, породила «физическия» идеализъм, 
е принципът на релативизма, на относителността на на-
шето знание» принцип, който с особена сила се налага на 
физиците в периода на рязкото рушение на старите тео-
рии и който — при незнание на диалектиката — неми-
нуемо водч към идеализъм.

Този въпрос за съотношението между релативизма и 
диалектиката едва ли не е най-важният за обяснението 
на теоретическите злополучия на махизма. Ето напр. 
Рей, както и всички европейски позитивисти, няма и по-
нятие за Марксовата диалектика. Думата диалектика той 
употребява изключително в смисъл на идеалистическа 
философска спекулация. Затова, като чувствува, че но-
вата физика е изпаднала в релативизъм, той безпомощно 
се бъхте, мъчейки се да направи разлика между умерен 
и неумерен релативизъм. Разбира се, «неумереният ре-
лативизъм логически, ако не на практика, граничи с 
истинския скептицизъм» (215), но у Поанкаре, видите ли, 
нямало «неумерен» релативизъм. Помисли си — можело 
по аптекарски да се премери малко повече, малко по- 
малко релативизъм — и по този начин работата на ма-
хизма щяла да се поправи!

В действителност единствената теоретически правилна 
постановка на въпроса за релативизма се дава от мате-
риалистическата диалектика на Маркс и Енгелс и не-
познаването й неизбежно довежда от релативизма до фи-

* — А. Ланге. «История на материализма», 5 нзд.» 1896, 
т. II, стр. XLIX. Ред.

304



лософския идеализъм. Неразбирането дори само на това 
обстоятелство между другото е достатъчно, за да лиши от 
всякакво значение нелепата книжка на г.' Берман за «Диа-
лектиката в светлината на съвременната теория на позна-
нието»: г. Берман повтори старата, престара глупост 
за диалектиката, която той съвсем не е разбрал. Ние 
вече видяхме, че също такова неразбиране проявяват всич-
ки махисти на всяка крачка в теорията на познанието.

Всички стари истини на физиката, включително и 
онези, които са били смятани за безспорни и непоколе-
бими, се оказват относителни истини — следователно 
никаква обективна истина, независеща от човечеството, 
не може да има. Така разсъждава не само целият махизъм, 
но и целият «физически» идеализъм изобщо. Че от сбора 
на относителните истини в тяхното развитие се образува 
абсолютната истина, че относителните истини са относи-
телно верни отражения па независимия от човечеството 
обект, че тези отражения стават все по-верни, че във 
всяка научна истина, въпреки нейната относителност, 
има елемент на абсолютна истина — всички тези поло-
жения, които сами по себе си са понятни за всеки, който 
е мислил над «Анти-Дюринг» на Енгелс, са книга, запеча-
тана със седем печата за «съвременната» теория на по-
знанието.

Такива съчинения като «Теория на физиката» от 
П. Дюем*  или «Понятията и теориите на съвременната 
физика» от Стало**,  които Мах особено препоръчва, по-
казват извънредно нагледно, че най-голямо значение тези 
«физически» идеалисти придават именно на доказател-
ството за относителността на нашите знания, колебаейки се 
всъщност между идеализма и диалектическия материали-
зъм. Двамата автори, които принадлежат към различни 
епохи и пристъпват към въпроса от различни гледни точки 
(Дюем — физик по специалност, който е работил 20 го-
дини в тая област; Стало — бивш правозерзн хегелианец, 
срамуващ се от издадената от него прэз 1813 г. натур-
философия в старохегеловски дух), воюват най-енергично 
с атомистическо-механическото разбиране на природа - 

* P. Duhem. «La théorie physique, son objet et sa structure», 
Paris, 1906 (П. Дюем, «Теория на физиката, нейният предмет и- 
стрсеж», Париж, 1906. Ред.).

** J. В. Stallo. «The Concepts and Theories of Modern Phy 
sics», Lond., 1882. Има френски и немски превод.

20 в. И. Ленин, т. 3 305



та. Те доказват ограничеността на такова разбиране, 
невъзможността да се признае то за предел на нашите 
знания, закостенялостта на много понятия у авторите, 
които се придържат към това разбиране. И такъв недоста-
тък на стария материализъм е несъмнен; неразбиране 
относителността на всички научни теории, незнание на диа-
лектиката, преувеличаване на механическата гледна 
точка — в това упреква Енгелс предишните материалисти. 
Но Енгелс съумява (за разлика от Стало) да изхвърли 
Хегеловия идеализъм и да разбере гениално-истинното 
зърно на Хегеловата диалектика. Енгелс се отказва от- 
стария, метафизически материализъм в полза на диалек-
тическая материализъм, а не в полза на релативизма, кой-
то се подхлъзва към субективизма. «Механическата тео-
рия — казва напр. Стало — заедно с всички метафизически 
теории — хипостазира частните, идеалните и може би чи-
сто условните групи от атрибути или отделните атрибу-
ти и ги трактува като разни видове обективна реалност» 
(р. 150). Това е вярно, ако вие не се отказвате от призна-
ването на обективната реалност и воювате с метафизиката 
като с антидиалектика. Стало не си дава ясна сметка за 
това. Той не е разбрал материалистическата диалектика 
и затова често се подхлъзва през релативизма към субек-
тивизма и идеализма.

Същото е и с Дюем. С гпамадно изразходване на труд, 
с редица също тъй интересни и ценни примери из исто-
рията на физиката, каквито често може да се срещнат 
у Мах, той доказва, че «всеки закон на физиката е вре-
менен и относителен, защото е приблизителен» (280). 
В отворена врата се блъска човекът! — мисли си марк-
систът, като чете дългите разсъждения на тази тема. 
Но тъкмо в това е и бедата на Дюем, Стало, Мах и Поан- 
<аре, че те не виждат вратата, отворена от диалектическия 
материализъм. Като не умеят да дадат правилна форму-
лировка на релативизма, те се подхлъзват от него към 
идеализма. «Законът на физиката, собствено казано, не е 
истинен и не е неистинен, а е приблизителен» — пише 
Дюем (р. 274). И в това «а» е началото на фалша, началото 
на заличаване границата между теорията на науката, 
приблизително отразяваща обекта, т. е. приближаваща 
се към обективната истина, и произволната, фантастиче- 
ска, чисто условна теория, например теорията на рели-
гията или теорията на шахматната игра.

306



Този фалш стига у Дюем до обявяване на въпроса, 
дали «материалната реалност» съответствува на сетив-
ните явления за метафизика (р. 10): долу въпросът за 
реалността; нашите понятия и хипотези са прости сим-
воли (signes, р. 26), «произволни» (27) построения и др. т. 
Оттук има една крачка до идеализма, до «физиката на 
вярващия», каквато и проповядва г. Петър Дюем в духа 
на кантианството (у Рей, р. 162; срв. р. 160). А добрякът 
Адлер (Фриц) — също махист, желаещ да бъде марк-
сист! — не е намерил нищо по-умно от това, да «по-
правя» Дюем по следния начин: той бил отстранявал 
реалностите, скрити зад явленията, само като обекти 
на теорията, а не като обекти на действителността*.  
Това е вече познатата нам критика на кантианството от 
гледна точка на Юм и Беркли.

Но за никакво съзнателно кантианство у П. Дюем 
не може и дума да става. Той просто се люшка, както и 
Мах, като не знае на какво да опре своя релативизъм. 
На много места той се доближава непосредствено до 
диалектическия материализъм. Ние знаем звука, «както 
той съществува по отношение на нас, а не такъв, какъвто 
е той сам по себе си, в телата, пораждащи звук. Тази 
реалност, от която нашите усещания откриват само външ-
ното и повърхностното, ни дават възможност да познаем 
теориите на акустиката. Те ни говорят, че там, където 
нашите възприятия схващат само привидността, която 
ние наричаме звук, реално съществува движение перио-
дическо, миниатюрно, твърде бързо» и т. н. (р. 7). Не 
телата са символи на усещанията, а усещанията са сим-
воли (по-вярно, образи) на телата. «Развитието на фи-
зиката предизвиква постоянна борба между природата, 
която не се уморява да дава материал, и разума, който 
не се уморява да познава» (р. 32) — природата е без-
крайна, както е безкрайна и най-малката нейна частица 
(и електронът включително), но разумът също така без-
крайно превръща «нещата в себе си» в «неща за нас». 
«Борбата между реалността и законите на физиката ще 
продължава безкрайно; на всеки закон, който бъде фор-
мулиран от физиката, реалността ще противопостави, рано 
или късно, грубо опровержение — опровержение чрез 

* «Забележка на преводача» към немския превод на книгата 
на Дюем, Lpz., 1908, J. Barth.

307



факта; но физиката неуморно ще ретушира, видоизменя, 
усложнява опровергания закон» (290). Това би било съвсем 
правилно изложение на диалектическия материализъм са-
мо ако авторът се придържаше твърдо към положението за 
съществуването, независимо от човечеството, на тази 
обективна реалност. «. . .Теорията на физиката не е чисто 
изкуствена система, днес удобна, утре негодна; това е 
класификация все повече и повече натурална, все по-ясно 
и по-ясно отражение на ония реалности, които експери-
менталният метод не може да съзерцава непосредствено» 
(буквално: лице с лице: face a face, р. 445).

С последната фраза махистът Дюем кокетира с кан- 
тианския ^идеализъм: като че ли се открива пътечка за 
друг метод освен «експерименталния», като че ли ние не 
познаваме пряко, непосредствено, лице с лице, «нещата в 
себе си». Но ако теорията на физиката става все повече 
и повече натурална, значи независимо от нашето съзна-
ние съществува «натура», реалност, «отразявана» от 
тази теория — именно такъв е възгледът на диалектиче-
ския материализъм.

С една дума, днешният «физически» идеализъм, също 
както и вчерашният «физиологически» идеализъм, озна-
чава само това, че една школа природоизследователи в 
един клон на природознанието са се смъкнали до реак-
ционната философия, като не са съумели да се издигнат 
непосредствено и наведнъж от метафизическия материа-
лизъм до диалектическия материализъм*.  Тази крачка 

* Знаменитият химик Уилям Рамзей казва: «Често са ме пи-
тали: нима електричеството не е вибрация? Как така мсже да се 
обясни безжичният телеграф с придвижване на дребни частици или 
телца (корпускули)? — Отговорът се състои в следното: електри-
чеството е вещ: то е (курсивът е на Рамзей) тия малки телца, но 
когато тия телца отлитат от някакъв обект, по етера се разпро-
странява вълна, подобна на светлинната вълна, и тая вълна се 
използва за безжичния телеграф» (William Ramsay) «Essays, 
Biographical and Chemical», Lend., 1908, p. 126) (Уилям Рамзей. 
«Биографически и химически очерци», Лондон, 1908, стр. 126, 
Ред.). Разказал за превръщането на радия в хелий, Рамзей отбе-
лязва: «Еъв всеки случай един така наречен елемент не може да 
бъде разглеждан сега вече като последна материя; сам той се пре-
връща в по-прсста форма на материята» (р. 160). «Почти несъмне-
но е, че отрицателното електричество е особена форма на материята; 
а положителното електричество е материя, лишена от отрицателно 
електричество, т. е. материя минус тази електрическа материя» 
(р. 176). «Що е електричество? По-рано мислеха, че има два вида 
електричество: положително и отрицателно. В ония времена не 

308



прави и ще направи съвременната физика, но тя отива към 
единствено верния метод и единствено вярната философия 
на природознанието не пряко, а със зигзаги, не съзнателно, 
а стихийно, не виждайки ясно своята «крайна цел», а 
приближавайки се към нея пипнешком, залитайки, по-
някога даже заднишком. В съвременната физика се 'из-
вършва процес на раждане. Тя ражда диалектически ма-
териализъм. Раждането е болезнено. Освен живото и жиз-
неспособно същество то дава неизбежно някои мъртви 
продукти, някои и други отпадъци, подлежащи на откар- 
ване в помещението за нечистотии. Към тези отпадъци 
се отнася целият физически идеализъм, цялата емпирио- 
критическа философия заедно с емпириосимволизма, емпи- 
риомонизма и пр. и др. т.

можеше да се отговори на поставения въпрос. Но най-новите из-
следвания позволяват да се допусне, че това, което са свикнали 
да наричат отрицателно електричество, е в действителност (really) 
субстанция. И наистина, относителното тегло на неговите частици 
е измерено; тая частица се равнява приблизително на една седем-
стотна част от масата на водородния атом. . . Атомите на електри-
чеството се наричат електрони» (196). Ако нашите махисти, които 
пишат книги и статии на философски теми, умееха да мислят, те 
биха разбрали, че изразът «материята изчезва», «материята се 
свежда към електричество» и др. т., е само гносеологически без-
помощен израз на истината, че се удава да се открият нови форми 
на материята, нови форми на материалното движение, да се сведат 
старите форми към тия нови и т. н.



Глава VI

Емпириокритицизъм и исторически 
материализъм

Както вече видяхме, руските махисти се разделят 
на два лагера: г. В. Чернов и сътрудниците на «Русское 
Богатство»06 са цялостни и последователни противници 
на диалектическия материализъм и във философията, и в 
историята. Другата компания махисти, която тук най- 
много ни интересува — това са хора, които желаят да 
бъдат марксисти и всякак се стараят да уверят читателите 
си, че махизмът е съвместимо историческия материализъм 
на Маркс и Енгелс. Наистина, тези уверения в по-голя- 
мата си част си остават само уверения: нито един ма-
хист, който желае да бъде марксист, не е направил ни 
най-малък опит да изложи що-годе системно действител-
ните тенденции на основоположниците на емпириокри-
тицизма в областта на обществените науки. Ние ще се 
спрем накратко върху тоя въпрос и ще вземем по-напред 
намиращите се в литературата изказвания на немските 
емпириокритици, а след това и тези на техните руски уче-
ници.

/. Екскурзиите на немските емпириокритици 
в областта на обществените науки

През 1895 г., когато Р. Авенариус беше още жив, 
в издаваното от него философско списание бе поместена 
статията на неговия ученик Ф. Блай: «Метгфизиката 
в политическата икономия»*.  Всички учители на емпирио- 

* «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie», 1895, 
XIX том. F. Blei. «Die Metaphysik in der Nationalökonomie», SS. 
378—390 («Тримесечник за научна философия», 1895, XIX том. 
Ф, Блай. «Метафизиката в политическата икономия», стр. 378— 
390. Ред.).

ЗЮ



критицизма воюват против «метафизиката» не само на 
открития, съзнателния философски материализъм, но и 
на природознанието, което стихийно стои върху гледището 
на материалистическата теория на познанието. Ученикът 
предприема война против метафизиката в политическата 
икономия. Тази война е насочена против най-различни 
школи в политическата икономия, но нас ни интересува 
изключително характерът на емпириокритическата аргу-
ментация против школата на Маркс и Енгелс.

«Целта на настоящото изследване — пише Ф. Блай — 
е да покаже, че цялата съвременна политическа икономия 
оперира с метафизически предпоставки при обясняване 
явленията на стопанския живот: тя «извежда» «законите» 
на стопанството от неговата «природа» и човекът се 
оказва само нещо случайно по отношение на тези «зако-
ни». . . С всички свои съвременни теории политическата 
икономия стои върху метафизическа почва, всичките нейни 
теории са небиологични и поради това ненаучни и нямат 
никаква ценност за познанието. . . Теоретиците не знаят 
върху какво строят своите теории, плод на каква почва 
са тия теории. Те се мислят за реалисти, които оперират 
без всякакви предпоставки, понеже се занимавали с такива 
«прости» (nüchterne), «практически», «очевидни» (sinn-
fällige) стопански явления. . . И всички те имат с много 
насоки във физиологията оная прилика между роднини, 
която дава на децата — в нашия случай: на физиолозите 
и икономистите — само произходът от едни и същи баща 
и майка, именно: от метафизиката и от спекулацията. 
Една школа на икономистите анализира «явленията» на 
«стопанството» (Авенариус и неговата школа поставят в 
кавички обикновените думи, като искат да покажат, че те, 
истинските философи, разбират цялата «метафизичност» 
на подобна вулгарна, неочистеиа с «гносеологически ана-
лиз» словоупотреба), като не поставя във връзка с пове-
дението на индивидите онова, което тя намира (das Ge-
fundene) по този път: физиолозите изключват от своите 
изследвания поведението на индивида като «действия на 
душата» (Wirktngen der Seele) — икономистите от това 
течение обявяват, че поведението на индивидите е нещо 
такова, което няма значение (eine Negligible) по отноше-
ние «иманентните закони на стопанството» (378—379). 
У Маркс теорията констатира «стопански закони» от 
конструирани процеси, при което «законите» стоят в на-

311



чалния отдел (Initialabschnitt) на зависимия жизнен ред, 
а стопанските процеси — в крайния отдел (Finalab-
schnitt). . . У икономистите «стопанството» се е превър-
нало в трансцендентна категория, в която те откриват 
такива «закони», каквито искат да открият: «закони» 
на «капитала» и «труда», на «рентата», на «работната 
заплата», на «печалбата». Човекът се е превърнал у ико-
номистите в платонично понятие «капиталист», «работ-
ник» и т. н. Социализмът приписа на «капиталиста» свой-
ството да бъде «жаден за печалба», либерализмът приписа 
на работника свойството да бъде «взискателен» — и двата 
закона при това бяха обяснявани със «закономерното 
действие на капитала» (381—382).

«Маркс пристъпи към изучаването на френския со-
циализъм и политическата икономия вече със социалисти-
чески мироглед и неговата познавателна цел беше да даде 
«теоретична обосновка» на този мироглед за «осигуря-
ване» на неговата изходна ценност. Маркс намери у Ри- 
кардб закона за стойността, но. . . изводите па френ-
ските социалисти из Рикардо не можеха да задоволят 
Маркс за «осигуряване» на неговата Е-ценност, приве-
дена в състояние на жизнеразличие, т. е. на «мироглед» 
тъй като тези изводи вече влизаха като съставна част в 
съдържанието на неговата първоначална ценност под 
форма на «възмущение от ограбването на работниците» 
и т. н. Изводите бяха отхвърлени като «икономически 
формално неверни», тъй като те са просто «приложение 
на морала към политическата икономия». «Но невярното 
във формално-икономически смисъл може да бъде вярно 
в световноисторически смисъл. Ако нравственото съз-
нание на масата обявява известен икономически факт за 
несправедлив, това е доказателство, че тоя факт е изжи-
вял сам себе си, че са се появили други икономически 
факти, по силата на които този факт е станал непоносим 
и несъхраним. Зад формалната икономическа несправедли-
вост може следователно да бъде скрито истинското иконо-
мическо съдържание» (Енгелс в предговора към «Нищета 
на философията»).

«В тоя цитат — продължава Ф. Блай, привеждайки 
цитата из Енгелс — е снет (abgehoben — технически 
термин у Авенариус в смисъл: дошъл до съзнанието, из-
тъкнал се) средният отдел (Medialabschnitt) на зависимия 
ред, който ни интересува тук. След «познанието», че зад 

312



«нравственото съзнание на несправедливостта» трябва да 
бъде скрит «икономическият факт», настъпва крайният 
отдел». . . (Finalabschnitt: теорията на Маркс е изказване, 
т. е. Е-ценност, т. е. жизнеразличие, което преминава три 
стадия, три отдела: начало, среда и край, Initialabschnitt, 
Medialabschnitt, Finalabschnitt). . . «т. е. «познанието» на 
тоя «икономически факт». Или с други думи: задачата 
сега се състои в това, първоначалната ценност», т. е. 
«мирогледът», «да бъде намерена отново» в «икономиче-
ските факти» за «осигуряване» на тази първоначална 
ценност. — Тази определена вариация на зависимия ред 
вече съдържа в себе си Марксовата метафизика, незави-
симо от това, как ще се явява «познатото» в крайния 
отдел (Finalabschnitt). «Социалистическият мироглед» като 
самостоятелна Е-ценност, «абсолютна истина», се обосно-
вава с «късна дата» чрез «специална» теория на позна-
нието — именно: чрез икономическата система на Маркс 
и материалистическата теория на историята. . . Чрез по-
нятието принадена стойност «субективно» «истинното» 
в Марксовня мироглед намира своята «обективна истина» 
в теорията на познанието на «икономическите катего-
рии» — осигуряването на първоначалната ценност е 
завършено, метафизиката е получила с късна дата крити-
ката на познанието» (384—386).

Читателят вероятно негодува против нас, че ние така 
дълго цитираме тая невероятно пошла галиматия, тази 
квазиучена палячовщина в костюм от Авенариусова тер-
минология. Но — wer Feind will verstehen, muss im 
Feindes Lande gehen: който иска да познае врага, той трябва 
да поживее във вражеската страна90. А философското 
списание на Р. Авенариус е истинска вражеска страна за 
марксистите. И ние каним читателя да превъзмогне за 
минута законното си отвращение към клоуните на бур-
жоазната наука и да проанализира аргументацията на 
Авенариусовия ученик и сътрудник.

Първи довод: Маркс е «метафизик», който не е по-
стигнал гносеологическа «критика на понятията», не е 
разработил общата теория на познанието и направо е 
пъхнал материализма в своята «специална теория на 
познанието».

В тоя довод няма нищо, което да принадлежи лично 
на Блай и само на Блай. Ние вече десетки и стотици пъти 
ридяхме как всички основоположници на емпириокрити- 

313



цизма и всички руски махисти обвиняват материализма в 
«метафизика», т. е. по-точно, повтарят изтърканите доводи 
на кантианците, юмистите, идеалистите против материа-
листическата «метафизика».

Втори довод: марксизмът е също метафизичен, както 
природознанието (физиологията). — И за тоя довод «ви-
новен е» не Блай, а Мах и Авенариус, тъй като те провъз-
гласиха войната против «естественоисторическата мета-
физика», като с това име те наричат стихийноматериали- 
стическата теория на познанието, към която се придържа 
(по тяхното собствено признание и според съждението на 
всички хора, които що-годе познават въпроса) грамадното 
мнозинство от природоизследователите.

Трети довод: обявяване от страна на марксизма «лич-
ността» за величина, която няма значение, quantité 
négligeable, считане човека за «случайност», подчиняване- 
то му на някакви «иманентни икономически закони», 
липса на анализ des Gefundenen — на онова, което ние 
намираме, което ни е дадено, и т. н. — Тоя довод изцяло 
повтаря кръга от идеи на емпириокритическата «принцип-
на координация», т. е. на идеалистическото изопачаване 
в теорията на Авенариус. Блай е напълно прав, че у Маркс 
и Енгелс не може да се намери и сянка от намек за до-
пускане на подобна идеалистическа глупост й от гледна 
точка на тая глупост трябва неизбежно да се отхвърли 
марксизмът изцяло, от самото начало, из най-основните 
му философски предпоставки.

Четвърти довод: Марксовата теория е «небиологич- 
на», тя не иска да знае за никакви «жизнеразличия» и 
друга подобна игра с биологични термини, от която е съ-
ставена «науката» на реакционния професор Авенариус. — 
Доводът на Блай е правилен от гледната точка на ма-
хизма, защото пропастта между Марксовата теория и 
«биологичните» празнословия на Авенариус действително 
веднага се хвърля в очи. Ние сега ще видим как руските 
махисти, желаейки да бъдат марксисти, вървят всъщност 
по стъпките на Блай.

Пети довод: партийност, пристрастие на Марксовата 
теория, предвзетост на неговото решение. Целият емпирио- 
критицизъм, а съвсем не само Блай, претендира за без- 
партийност и във философията, и в обществената наука. 
Нито социализъм, нито либерализъм. Не разграничаване 
на коренните и непримирими направления във филосо-

314



фията — материализма и идеализма, а стремеж за издигане 
над тях. Ние проследихме тая тенденция на махизма върху 
дълга редица въпроси на гносеологията и ние нямаме 
право да се учудваме, като я срещаме в социологията.

Шести «довод»: осмиване на «обективната» истина. 
Блай веднага е усетил, и е усетил напълно правилно, че 
историческият материализъм и цялото икономическо уче-
ние на Маркс е пропито изцяло от признаването на обек-
тивната истина. И Блай правилно изрази тенденциите на 
Маховата и Авенариусовата доктрина, когато «от прага 
още», както се казва, отхвърля марксизма тъкмо заради 
идеята за обективна истина — когато той изведнъж обяви, 
че в действителност зад учението на марксизма не се крие 
нищо друго освен «субективните» възгледи на Маркс.

И ако нашите махисти се отрекат от Блай (а те на-
вярно ще се отрекат от него), пие ще им кажем: няма 
защо да се сърдиш на огледалото, ако. . . и т. н. Блай е 
огледалото, което вярно отразява тенденциите на емпи-
риокритицизма, а отричането на нашите махисти свиде- 
телствува само за техните благи намерения — и за техния 
безсмислен еклектически стремеж да съединят Маркс с 
Авенариус.

Да преминем от Блай към Петцолд. Ако първият е 
прост ученик, то вторият е обявен за учител от такива бе-
лежити емпириокритици като Лесевич. Ако Блай направо 
постави въпроса за марксизма, то Петцолд, който не из-
пада дотам, че да държи сметка за някакъв си там Маркс 
или Енгелс — излага в положителна форма възгледите на 
емпириокритицизма в социологията, като дава възмож-
ност да ги съпоставим с марксизма.

Вторият том на Петцолдовия «Увод във философията 
на чистия опит» е озаглавен: «По пътя към устойчивостта» 
(«Auf dem Wege zum Dauernden»). Тенденцията към устой-
чивост авторът слага в основата на своето изследване. 
«Окончателното (endgültig), устойчивото състояние на чо-
вечеството може да бъде от формална страна разкрито в 
главните си черти. Така ние придобиваме основи за ети-
ката, естетиката и формалната теория на познанието» 
(S. III). «Човешкото развитие носи в себе си своята цел», 
то върви към «съвършено (vollkommenen), устойчиво 
състояние» (60). Признаците за това са многобройни и раз-
нообразни. Например, много ли има такива яростни ради-
кали, които на стари години да не са «поумнели», да не 

315



са се успокоили? Наистина, тази «преждевременна устой-
чивост» (S. 62) е свойство на филистера. Но нима фили- 
стерите не са «компактното мнозинство»? (S. 62).

Изводът на нашия философ, напечатан с курсив: 
«Най-същественият белег на всички цели на нашето ми-
слене и творчество е устойчивостта» (72). Пояснение: 
мнозина «не могат да гледат» как картината на стената 
виси криво или ключът на масата е сложен криво. И та-
кива хора «съвсем не са непременно педантити» (72). Те 
имат «чувството, че има някакво безредие» (72; курсивът 
е на Петцолд). С една дума, «тенденцията към устой-
чивост е стремеж към най-крайното, последно по своята 
природа състояние» (73). Всичко това е из петата глава 
на втория том, озаглавена: «Психическата тенденция към 
устойчивост». Всички доказателства на тая тенденция са 
най-тежки. Например: «Стремежа към най-последното, 
към най-високото в първоначалния, пространствен смисъл 
следват хората, които обичат да се изкачват по планините. 
Към това не винаги ги подтиква само стремежът към глед-
ката в далечината и към физическото упражнение, стре-
межът към чистия въздух и великата природа, но също 
дълбоко заложеният във всяко органическо същество 
стремеж да бъде настойчиво в поетата веднъж насока на 
дейност чак до достигане естествената цел» (73). Още 
един пример: какви ли пари не харчат хората, за да събе-
рат пълна колекция от пощенски марки! «Главата може 
да ти се замае, като погледнеш ценоразписа на търговеца 
на пощенски марки. . . А при все това няма нищо по- 
естествено и по-понятно от тоя стремеж към устойчивост».

Философски необразованите хора не разбират цялата 
широта на принципите на устойчивостта или икономията 
на мисленето. Петцолд развива за профаните подробно 
своята «теория». «Състраданието е израз на непосредстве-
ната нужда от устойчиво състояние» — гласи съдържа-
нието на § 28. . . «Състраданието не е повтаряне, удвоя-
ване на наблюдаваното състрадание, а страдание по повод 
на това страдание. . . Непосредствеността на състра-
данието трябва с най-голяма енергия да бъде изтъкната на-
пред. Ако я признаем, с това ние ще признаем, че благото 
на другите може също така непосредствено и първоначално 
да интересува човека, както и неговото собствено благо. 
По такъв начин ние отклоняваме с това всяко утилитари- 
стко и евдемонистко обосноваване на учението за нрав-

316



ствеността. Именно благодарение на своя стремеж към 
устойчивост и към покой човешката природа в основата 
си не е зла, а е проникната от готовността да окаже по-
мощ.

«Непосредствеността на състраданието често се проя-
вява в непосредствеността на помощта. За да спасят ня-
кого, често се хвърлят на помощ на давещия се, без да 
мислят. Видът на човека, който се бори със смъртта, е 
непоносим и заставя хвърлящия се на помощ да забрави 
останалите си задължения, дори да рискува своето съ-
ществуване и съществуването па своите близки, за да спаси 
безполезния живот на някой изпаднал пияница, т. е. 
състраданието при известни обстоятелства може да увлече 
към действия, които не заслужават оправдание от нрав-
ствена гледна точка». . .

И с подобни неописуеми пошлости са запълнени де-
сетки и стотици страници на емпириокритическата фи-
лософия!

Моралът се извлича от понятието «нравствено устой-
чиво състояние» (вторият отдел на втория том: «Устой-
чивите състояния на душата», първата глава: «За нрав- 
ственоустойчивото състояние»). «Устойчивото състояние 
по своето понятие не съдържа в нито един от своите ком-
поненти никакви условия за изменение. Още оттук следва 
без по-нататъшни разсъждения, че това състояние не 
оставя никаква възможност за война» (202). «Стопанското и 
социалното равенство произтичат от понятието окончателно 
(endgültig), устойчиво състояние» (213). Не от религията 
произтича това «устойчиво състояние», а от «науката». Не 
«мнозинството» ще го осъществи, както мислят социали-
стите, не властта на социалистите «ще помогне на чове-
чеството» (207) — не, «свободното развитие» ще доведе 
до идеала. Нима не се намалява наистина печалбата от 
капитала, не расте постоянно работната заплата? (223). 
Лъжа са всички тези твърдения за «наемно робство»
(229) . На робите са чупели безнаказано краката, а сега? 
Не, «нравственият прогрес» е несъмнен: погледнете уни-
верситетските центрове в Англия, армията на спасението
(230) , немските «етически дружества». В името на «есте-
тическото устойчиво състояние» (глава втора от втория 
отдел) «ромактиката» се отхвърля. А към романтиката се 
отнасят и всички видове извънмерно разширяване на Аз — 
и идеализмът, и метафизиката, и окултизмът, и солип- 

317



сизмът, и егоизмът, и «насилственото майоризиране на 
малцинството от мнозинството», и «социалдемократиче-
ският идеал за организиране на целия труд от държа-
вата» (240—241)*.

Безгранично тъпоумие на еснафин, който самодоволно 
размазва най-изтъркани безсмислици под прикритието на 
«нова», «емпириокритическа» систематизация и термино-
логия — ето към какво се свеждат социологичните екскур-
зии на Блай, на Петцолд, на Мах. Претенциозен костюм 
от словесни изопачавания, измъчени силогистически хи-
троумия, изтънчена схоластика — с една дума, същото 
нещо и в гносеологията, и в социологията, същото реак-
ционно съдържание под същата креслива фирма.

Да видим сега руските махисти.

2. Как Богданов изправя и «развива» Маркс

В статията си «Развитие на живота в природата и 
обществото» (1902 г., вж. «Из псих, общ.», с. 35 и сл.) 
Богданов цитира известното място от предговора към 
«Zur Kritik»97, където «най-великият социолог», т. е. 
Маркс, излага основите на историческия материализъм. 
Като привежда думите на Маркс, Богданов заявява, че 
«старата формулировка на историческия монизъм, без да 
престава да бъде вярна в основата си, вече не ни напълно 
задоволява» (37). Авторът иска следователно да внесе по-
правка или да развие теорията, като изхожда от ней-
ните основи. Главният извод на автора е следният:

«Ние показахме, че обществените форми принадлежат 
към обширен род — на биологичните приспособявания. Но 
с това ние още не сме определили областта на обществе-
ните форми: за определянето трябва да се установи не 
само родът, но и видът. . . В борбата си за съществу-
ване хората не могат да се обединяват другояче освен с 
помощта на съзнанието: без съзнанието няма общуване. 

* В същия дух Мах се изказва за чиновническия социализъм 
на Попер и Менгер, който осигурява «свободата на индивида», 
докато «не в своя пслза отличаващото се» от тоя социализъм уче-
ние на ссциалдемократнте заплашвало «с още по-всеобщо и по- 
тежко робство, отколкото в монархическата или олигархическата 
държава». Вж. («Erkenntnis und Irrtum», 2. Aufl., 1906, SS. 80— 
81. — «Познание и заблуждение». 2 изд., 1906, стр. 80—81. Ред.).

318



Поради това социалният живот във всичките си прояви 
е съзнателно-психически. . . Социалността е неделима 
от съзнателността. Общественото битие и общественото 
съзнание, в точния смисъл на тези думи, са тъждествени» 
(50, 51. Курсивът е на Богданов).

Че тоя извод няма нищо общо с марксизма, беше по-
сочено още от Ортодокс («Философские очерки», Спб., 
1906 г., стр. 183 и пред.). А Богданов му отговори просто 
с ругатня, като се хвана за грешката в цитата: вместо «в 
точния смисъл на тези думи» Ортодокс беше процитирал: 
«в пълния смисъл». Грешката е налице и авторът имаше 
всички права да я поправи, но да крещи по тоя повод за 
«изопачаване», за «фалшификация» и др. т. («Эмпирио-
монизм», кн. III, стр. XLIV) — значи просто да замазва 
с жалки думи същината на разногласието. Какъвто «то-
чен» смисъл на думите «обществено битие» и «обществено 
съзнание» Богданов и да намисли, остава си несъмнено, 
че приведеното от нас негово положение е невярно. Общест-
веното битие и общественото съзнание не са тъждестве-
ни — точно така, както не са тъждествени битието изобщо 
и съзнанието изобщо. От това, че хората, като влизат в 
общуване, влизат в него като съзнателни същества, по 
никой начин не следва, че общественото съзнание трябва да 
бъде тъждествено с общественото битие. Влизайки в общу-
ване, хората във всички що-годе сложни обществени 
формации — и особено в капиталистическата обществена 
формация — не съзнават какви обществени отношения 
при това се слагат, по какви закони те се развиват и т. н. 
Например, като продава жито, селянинът влиза в «общу-
ване» със световните производители на жито на световния 
пазар, но той не съзнава това, не съзнава и какви обще-
ствени отношения се слагат от размяната. Общественото 
съзнание отразява общественото битие — ето в какво 
се състои учението на Маркс. Отражението може да 
бъде приблизително вярно копие на отражаемото, но да 
се говори тук за тъждество е нелепо. Съзнанието изобщо 
отразява битието — това е общо положение на целия 
материализъм. Да не се види неговата пряка и неразривна 
връзка с положението на историческия материализъм: об-
щественото съзнание отразява общественото битие — 
е невъзможно.

Опитът на Богданов незабелязано да поправи и развие 
Маркс «в духа на неговите основи» представлява очевидно 

319



изопачаване на тези материалистически основи в духа 
на идеализма. Смешно би било да се отрича това. Да 
си припомним Базаровото излагане на емпириокритицизма 
(не на емпириомонизма — може ли! та между тия «системи» 
има такава грамадна, такава грамадна разлика!): «сетив-
ната представа е именно съществуващата вън от нас дей-
ствителност». Това е явен идеализъм, явна теория за 
тъждеството на съзнанието и битието. Припомнете си по- 
нататък формулировката на В. Шупе, иманента (който 
също така усър;но като Базаров и К° се вереше и къл-
неше, че не е идеалист, и също така решително като 
Богданов специално подчертаваше «точния» смисъл на 
своите думи): «битието е съзнанието». Съпоставете сега 
с това опровержението на историческия материализъм на 
Маркс от иманента Шуберт-Золдерн: «всеки материален 
процес на производството е винаги явление на съзнанието 
по отношение на наблюдателя. . . В гносеологично отно-
шение не външният процес на производството е първич-
ното (prius), а субектът или субэктите; с други думи: и 
чисто материалният процес на производството не (ни) из-
вежда вън от общата връзка на съзнанието» (Bewusst-
seinszusammenhangs). Вж. цит. книга: «Das menschliche 
Glück und die soziale Frage», S. 293 и 295—296*.

Богданов може колкото си иска да проклина мате-
риалистите за «изопачаването на неговите мисли», но ни-
какви проклятия няма да изменят простия и ясен факт. 
Поправката към Маркс и развитието на Маркс уж в 
духа на Маркс от страна на «емпириомониста» Богданов 
с нищо съществено не се отличава от опровержението на 
Маркс от страна на идеалиста и гносеологическия солип-
сист Шуберт-Золдерн. Богданов уверява, че той не е 
идеалист. Шуберт-Золдерн уверява, че той е реалист (Ба-
заров дори повярва на това). В наше време философът 
не може да не обяви себе си за «реалист» и за «враг на 
идеализма». Време е да се разбере това, господа махисти!

И иманентите, и емпириокритиците, и емпириомони- 
стът спорят за частностите, подробностите, за формули-
ровката на идеализма, ние пък отхвърляме от прага още 
всички оснсеи  на тяхната филсссфия, общи за цялата 
тази тронна. Еека Еаданов проповядва в най-добрия

* — «Човешкото щастие и социалният въпроо, стр. 293 и 
295—296. Ред.

320



смисъл и с най-добри намерения, като приема всички из-
води на Маркс, че общественото битие и общественото 
съзнание са «тъждествени»; ние ще кажем: Богданов 
минус «емпириомонизма» (минус махизма, по-вярно) е 
марксист. Защото тази теория за тъждеството на обще-
ственото битие и общественото съзнание е пълна глупост, 
безусловна реакционна теория. Ако отделни лица я при-
миряват с марксизма, с марксисткото поведение, ние тряб-
ва да признаем, че тия хора са по-добри от своите теории, 
но не трябва да оправдаваме крещящите теоретически 
изопачавания на марксизма.

Богданов примирява своята теория с изводите на 
Маркс, като принася в жертва на тези изводи елементар-
ната последователност. Всеки отделен производител в све-
товното стопанство съзнава, че той внася такова и такова 
изменение в техниката на производството, всеки стопанин 
съзнава, че той разменя такива и такива продукти срещу 
други, но тези производители и тези стопани не съзнават, 
че те с това изменят общественото битие. Сборът от 
всички тия изменения във всички техни разклонения не 
би могъл да бъде обхванат в капиталистическото световно 
стопанство и от 70 марксовци. Най-важното е, че са от-
крити законите на тези изменения, показана е в главното 
и основното обективната логика на тия изменения и на 
тяхното историческо развитие — обективна не в смисъл, 
че общество от съзнателни същества, от хора, би могло 
да съществува и да се развива независимо от съществу-
ването на съзнателни същества (само тия именно празни 
работи подчертава със своята «теория» Богданов), а в 
смисъл, че общественото битие е независимо от обще-
ственото съзнание на хората. От това, че вие живеете и 
стопанисвате, раждате деца и произвеждате продукти, 
разменяте ги, се образува обективно необходимата верига 
от събития, веригата на развитието, независима от вашето 
обществено съзнание, необхващана никога напълно от 
него. Най-висшата задача на човечеството е да обхване в 
общи и основни черти тая обективна логика на стопан-
ската еволюция (еволюцията на общественото битие), за 
да можем по-отчетливо, ясно, критично да приспособим 
към нея своето обществено съзнание и съзнанието на 
напредничавите класи от всички капиталистически страни.

Всичко това Богданов признава. Следователно? Следо-
вателно неговата теория за «тъждество на общественото

В1 в. и. лем&й> t. з 321



битие и общественото съзнание» на дело се изхвърля от 
него, като си остава празна схоластическа висулка — 
също такава празна, мъртва и за нищо негодна, каквито са 
«теорията за всеобщата подставка» или учението за 
«елементите», за «интроекцията» и всички останали ма- 
хистки глупости. Но «мъртвият хваща живия», мъртвата 
схоластическа висулка превръща против волята и незави-
симо от съзнанието на Богданов неговата философия в 
служебно оръдие на шуберт-золдерновци и разни други 
реакционери, които разпространяват по хиляди начини от 
стотици професорски катедри ето тъкмо това мъртво за 
живо, против живото, с цел да задушат живото. Богданов 
лично е заклет враг на всяка реакция и на буржоазната 
реакция частно. Богдановата «подставка» и теорията за 
«тъждеството на общественото битие и общественото съзна-
ние» служи на тая реакция. Това е печален факт, но е 
факт.

Материализмът изобщо признава обективно реалното 
битие (материята) независимо от съзнанието, от усеща-
нето, от опита и т. н. на човечеството. Историческият ма-
териализъм признава общественото битие за независимо 
от общественото съзнание на човечеството. Съзнанието и 
там, и тук е само отражение на битието, в най-добрия 
случай приблизително вярно (адекватно, идеално точно) 
негово отражение. От тази философия на марксизма, 
изляна от един къс стомана, не може да се изтръгне нито 
една основна предпоставка, нито една съществена част, 
без да се отстъпи от обективната истина, без да се из-
падне в обятията на буржоазно-реакционната лъжа.

Ето още примери за това, как мъртвият философски 
идеализъм хваща живия марксист Богданов.

Статията; «1Д0 е идеализъм!*»  19J1 г. (пак там, стр. 11 
и сл.). «Ние стигаме до такъв извод: и там, където хората 
се схождат в своите изказвания за прогреса, и там, където 
те се разделят, основният смисъл на идеята за прогреса 
си остава един и същ: нарастваща пълнота и хармония 
на живота на съзнанието. 1 акова е обективното съдържа-
ние на понятието прогрес. . . Ако сега сравним получения 
от нас психологически израз на идеята за прогреса с 
изяснения ио-рано биологически («биологически прогрес 
се нарича нарастването на сумата на живота», стр. 14), 
ние лесно ще се уоедим, че първият напълно съвпада 
с втоРиЯ и може да оьде извлечен ог него. . . Тъй като 

322



социалният живот се свежда към психическия живот 
на членовете на обществото, то и тук съдържанието на 
идеята за прогреса си остава все същото — нарастване 
на пълнотата и хармонията на живота; само че трябва да 
се прибави — на социалния живот на хората. И, разбира 
се, друго съдържание идеята за социалния прогрес ни-
кога не е имала и не може да има» (стр. 16).

«Ние намерихме. . . че идеализмът изразява победа в 
душата на човека на настроения по-социални над на-
строения по-малко социални, че прогресивният идеал 
е отражение на обществено-прогресивната тенденция в 
идеалистическата психика» (32).

Няма защо и да се говори, че в цялата тази игра на 
биология и социология няма нито гран марксизъм. 
У Спенсер и у Михайловски може да се намерят колкото 
искате с нищо не по-лоши определения, които не определят 
нищо освен «благонамереността» на автора и които по-
казват пълно неразбиране на това, «що е идеализъм» и 
що е материализъм.

Третата книга на «Эмпириомонизм», статията «Обще-
ственият подбор» (основите на метода) 1906 г. Авторът 
започва с това, че отхвърля «еклектическите социално- 
биологически опити на Ланге, Фери, Волтман и мн. др.» 
(стр. 1), а на стр. 15 вече се излага следният извод на «из-
следването»: «Ние можем по следния начин да форму-
лираме основната връзка между енергетиката и обществе-
ния подбор:

«Всеки акт на обществен подбор представлява на-
растване или намаляване на енергията на оня обществен 
комплекс, към който той се отнася. В първия случай 
пред нас е «положителен подбор», въз втория — «отри-
цателен». (Курсивът е на автора.)

И подобна неописуема глупост се представя за марк-
сизъм! Можем ли да си представим нещо по-безплодно, 
по-мъртво, по-схоластично от подобно нанизване на биоло-
гически и енергетически думички, които абсолютно нищо 
не дават и не могат да дадат в областта на обществе-
ните науки? Нито сянка от конкретно-икономическо из-
следване, нито намек за Марксовия метод, за метода на 
диалектиката и мирогледа на материализма, просто съчи-
няване на дефиниции, опити да се нагласят те според 
готовите изводи на марксизма. «Бързият растеж на произ-
водителните сили на капиталистическото общество е не-

323



съмнено увеличаване енергията на социалното цяло. . . » -- 
втората половина на фразата е несъмнено просто повто-
рение на първата половина, изразено в безсъдържателни 
термини, които изглеждат като «задълбочаващи» въпроса, 
а всъщност нито на косъм не се отличават от еклектйче- 
ските биолого-социологически опити на Ланге и К°1 — 
«но дисхармоничният характер на тоя процес довежда до 
това, че той завършва с «криза», с грамадно пропиляване 
на производителните сили, с рязко намаляване на енер-
гията: «положителният подбор» се заменя с отрицате-
лен» (18).

Та не е ли това Ланге? Към готовите изводи за кри-
зите, без да се прибавя капка конкретен материал, без 
да се изяснява ни най-малко природата на кризите, при-
шива се биологично-енергетическо етикетче. Ьсичко това е 
твърде благонамерено, защото авторът иска да потвърди 
и да задълбочи изводите на Маркс, но на дело той ги раз- 
воонява с непоносимо досадна, мъртва схоластика. «Марк-
систко» тук е само повтарянето на от по-рано известния 
извод, а цялото негово «ново» оооснование, цялата тая «со-
циална енергетика» (84) и «социален подоор» — това 
е прост наоор от суми, истинска подигравка с марк-
сизма.

Богданов съвсем не се занимава с марксистко изслед-
ване, а с преобличане на по-рано вече получените от това 
изследване резултати в премяната на биологическа и енер- 
гетическа терминология. Целият тоя опит от начало до 
край нищо не струва, защото прилагането на понятията 
«подбор», «асимилация и дезасимилация» на енергията, 
енергетически баланс и пр. и др. т. в областта на обще-
ствените науки е празна фраза. Б деисгвигелносг никакво 
изследване на обществените явления, никакво уясняване 
на метода на обществените науки не може да се даде 
посредством тия понятия. Нищо по-лесно от това, да се 
лепне «енергетически» или «биолою-социологически» ети-
кет върху явления, като кризите, революциите, борбата 
на класите и др. т., но и нищо по-безллодно, по-схола- 
стично, по-мъртво от това занятие. Работата не се състои 
в това, че всички или «почти» всички свои заключения и 
изводи нагласява оогданов по марле (ние видяхме «по-
правката» към въпроса за отношението на общественото 
оптие и общественото съзнание), а в това, че похватите 
i.d това нагласяване, на тая «социална енергетика» са 

321



изцяло фалшиви и абсолютно с нищо не се отличават от 
похватите на Ланге.

«Г-н Лапге — пише Маркс на 27 юни 1870 г. до Ку- 
гелмач —(«За работническия въпрос и т. н.», 2-ро изд.) 
ме хвали много. . . с цел да изтъкне самия себе си като 
велик човек. Работата е там, че г. Ланге е направил 
велико, откритие. Цялата история може да 'се подведе 
под единствения велик естествен закон. Този естествен 
закон се заключава във фразата «Struggle for life» — бор-
ба за съществуване (изразът на Дарвин, употребен така, се 
превръща в празна фраза), а съдържанието на тая фраза 
се състои от Малтусовия закон за населението или по- 
вярно за свръхнаселението. Следователно, вместо да се 
анализира тази «Struggle for life», както тя исторически 
се е проявявала в разните обществени форми, не остава 
нищо друго да се прави, освен всяка конкретна борба да 
се превръща във фразата «Struggle for life», а тази фра-
за — в малтусовска фантазия за населението. Трябва да 
се съгласим, че това е твърде убедителен метод. . . за наду-
тото, преструващо се иа научно, предвзето невежество и 
за ленността на мисълта.»98

Същината на Марксовата критика над Ланге се състои 
не в това, че Ланге промъква в социологията специално 
малтусианството", а в това, че пренасянето на биологич-
ните понятия изобщо в областта на обществените науки е 
фраза. С «добри» ли цели се предприема такова едно 
пренасяне или с цел да се подкрепят погрешни социоло-
гически изводи — от това фразата не престава да бъде 
фраза. И «социалната енергетика» иа Богданов, неговото 
присъединяване на учението за обществения подбор към 
марксизма е именно такава фраза.

Както в гносеологията Мах и Авенариус не развиваха 
идеализма, а затрупваха старите идеалистически грешки 
с претенциозна терминологическа глупост («елементи», 
«принципна координация», «интроекция» и т. н.), така 
и в социологията емпириокритицизмът, дори и при най- 
искрено съчувствие към изводите па марксизма, води към 
изопачаване на историческия материализъм с претенциозно 
празна енергетическа и биологическа словесност.

Историческата особеност на съвременния руски ма- 
хизъм (по-точно на махистката епидемия в средата на 
част от с.-д.) е следното обстоятелство. Фойербах е бил 
«материалист долу, идеалист горе» — същото в известна 

325



степен се отнася и до Бюхнер, Фохт, Молешот и Дюринг, 
с тая съществена разлика, че всички тези философи са 
пигмеи и жалки драскачи в сравнение с Фойербах.

Израствайки от Фойербах и възмъжавайки в борба 
против драскачите» Маркс и Енгелс обръщат естествено 
най-голямо внимание върху доизграждането на материали-
стическата философия до горе, т. е. не върху материалисти-
ческата гносеология, а върху материалистическото раз-
биране на историята. Поради това Маркс и Енгелс в съчи-
ненията си повече подчертават диалектическия материа-
лизъм, отколкото диалектическия материализъм, повече 
наблягат върху историческия материализъм, отколкото 
върху историческия материализъм. Нашите махисти, 
които желаят да бъдат марксисти, стигнаха до марксизма 
в съвсем различен от този исторически период, стигнаха 
в такова време, когато буржоазната философия особено се 
специализира в гносеологията и усвоявайки в едностран-
чива и изопачена форма някои съставни части на диалек-
тиката (например релативизма), обръщаше внимание пре-
димно върху защитата или възстановяването на идеализма 
долу, а не на идеализма горе. Поне позитивизмът изобщо и 
махизмът по-специално много повече се занимаваха с тънка 
фалшификация на гносеологията, като си даваха вид на 
материалисти и криеха идеализма зад мнимоматериали- 
стическа терминология — и сравнително малко внимание 
обръщаха върху философията на историята. Нашите ма-
хисти не разбраха марксизма, защото им се случи да 
стигнат до него, тъй да се каже, от другата страна, и 
те усвоиха — а в някои случаи не толкова усвоиха, кол-
кото заучиха — икономическата и историческата теория 
на Маркс, без да изяснят нейните основи, т. е. философ-
ския материализъм. Получи се това, че Богданов и К° 
трябва да бъдат наречени руски бюхнеровци и дюринговци 
наопаки. Те биха желали да бъдат материалисти горе, те 
не умеят да се избавят от забъркания идеализъм долу! 
«Горе» у Богданов е историческият материализъм, наи-
стина вулгарен и силно изпортен от идеализма, «долу» — 
идеализъм, преоблечен в марксистки термини, подправен с 
марксистки думички. «Социалноорганизиран опит», «ко-
лективен трудов процес», всичко това са марксистки думи, 
но всичко това са само думи, прикриващи идеалистиче- 
ската философия, която обявява нещата за комплекси 
от ^«елементи» усещания, външния рвят — за «рцит» 

3£6



или «емпириосимвол» на човечеството, физическата при-
рода — за «производно» от «психическото» и т. н. и 
др. т.

Все по-тънка фалшификация на марксизма, все по- 
тънки подправки на антиматериалистическите учения под 
форма на марксизъм — ето с какво се характеризира 
съвременният ревизионизъм и в политическата икономия, 
и в тактическите въпроси, и във философията изобщо, как-
то в гносеологията, такали в социологията.

3. За Суворовите «основи на социалната 
философия»

«Очерците «по» философията на марксизма», които 
завършват с посочената статия на др. С. Суворов, са 
необикновено силно действуващ букет тъкмо поради ко-
лективния характер на книгата. Когато пред вас излизат 
заедно и един до друг Базаров, който казва, че според 
Енгелс «сетивната представа е именно вън от нас съще-
ствуващата действителност», Берман, който обявява диа-
лектиката на Маркс и Енгелс за мистика, Луначарски, 
който стигна до религията, Юшкевич, който внася «Ло-
госа в ирационалния поток на даденото», Богданов, който 
нарича идеализма философия на марксизма, Хелфонд, 
който очиства Й. Дицген от материализма, и най-после 
С. Суворов със статията: «Основи на социалната фило-
софия» — то вие веднага чувствувате «духа« на новата 
линия. Количеството е преминало в качество. «Търсещите», 
които досега търсеха поотделно в отделни статии и книги, 
извършиха истинско пронунциаменто. Частичните раз-
ногласия помежду им се заличават от самия факт на 
колективното излизане против (а не «по») философията 
на марксизма, и реакционните черти на махизма като те-
чение стават очевидни.

При такива обстоятелства статията на Суворов е 
толкова по-интересна, защото авторът не е емпириомонист 
и не е емпириокритик, а просто «реалист», сближава го 
следователно с останалата компания не онова, което от-
личава Базаров, Юшкевич, Богданов като философи, а 
онова, което е общо на всички тях против диалекти-
ческия материализъм. Сравнението на социологическите 
разсъждения на тоя «реалист» с разсъжденията на емпи- 

327



риомониста ще ни помогне да обрисуваме тяхната обща 
тенденция.

Суворов пише: «В градацията на законите, които ре-
гулират световния процес, частните и сложните се свеждат 
към общите и простите и всички те се подчиняват на 
универсалния закон на развитието — на закона за иконо-
мия на силите. Същността на този закон се състои в това, 
че всяка система от сили е толкова по-способна за запазване 
и развитие, колкото по-малко е изразходването в нея, кол-
кото по-голямо е натрупването и колкото по-добре из-
разходването служи на натрупването. Формите на под-
вижното равновесие, които отдавна доведоха до идеята 
за обективна целесъобразност (слънчевата система, кръ- 
говъртежът на земните явления, жизненият процес), се 
образуват и развиват именно по силата на спестяването 
и натрупването на присъщата им енергия — по силата 
на тяхната вътрешна икономия. Законът за икономия 
на силите е обединяващо и регулиращо начало на всяко 
развитие — неорганическо, биологическо и социално» 
(стр. 293» курсивът е на автора).

Забележително леко коват «универсални закони» на-
шите «позитивисти» и «реалисти»! Жалко е само, че тия 
закони с нищичко не са по-добри от ония, които също 
така бързо и леко ковеше Ойген Дюринг. «Универсал-
ният закон» на Суворов е също такава бззсъдържателна, 
надута фраза, както и универсалните закони на Дюринг. 
Опитайте се да приложите тоя закон към първата от 
трите посочени от автора области: към неорганическото 
развитие. Вие ще видите, че вън от закона за запазването 
и превръщането на енергията тука никаква «икономия на 
силите» не ще ви се удаде да приложите, и при това да 
приложите «универсално». А закона за «запазването на 
енергията» авторът е вече отделил настрана, споменал го 
е вече по-рано (стр. 292) като особен закон.*  Какво остана 

* Характерно е, че откриването на закопа за запазването и 
превръщането на енергията100 Суворов нарича «установяване па 
основните положения на енергетиката*  (292). Слушал ли е нашият 
«реалист», който желае да бъде марксист, че и вулгарните мате- 
риалнети Бюхнер и К0, и диалектическият материалист Енгелс 
смятат тоя закон като устансвяване основните положения на ма-
териализма? Помислил ли е нашият «реалист» какво означава тая 
разлика? О, не, той просто е възприел модата, повторил е Оствалд 
и туй то. В това е и бедата че подобни «реалисти» пасуват пред

328



тогава вън от тоя закон в областта на неорганического 
развитие? Къде са ония допълнения или усложнения, 
или нови открития, или нови факти, които са позволили 
на автора да видоизмени (да «усъвършенствува») закона 
за запазване и превръщане на енергията в закон за ^ико-
номия на силите»? Никакви такива факти или открития 
няма и Суворов дори зъб не обелва за тях. Той просто — 
заради важност, както казва Тургеневият герой Базаров — 
замахна с перото и изтърси нов «универсален закон» на 
«реално-монистическата философия» (стр. 292). Вижте ни 
какви сме! С какво сме по-долу от Дюринг?

Вземете втората област от развитието — биологи-
ческата. Дали тук, при развитието на организмите чрез 
борбата за съществуване и подбора, е универсален законът 
за икономия на силите или «законът» за разхищение на 
силите? Не е беда! За «реално-монистическата филосо-
фия» може «смисълът» на универсалния закон в една 
област да се разбира така, а в друга — иначе, напри-
мер като развитие на висшите организми от низшите. 
Нищо от това, че универсалният закон се превръща така 
в празна фраза — затова пък е спазен принципът на 
«монизма». А за третата област (социалната) може в трети 
смисъл «универсалният закон» да се разбира като разви-
тие на производителните сили. За това е и «универсален 
закон» — за да можеш да подведеш под него каквото си 
искаш.

«Макар обществената наука и да е още млада — тя 
има вече и здрава база, и завършени обобщения; в XIX 
век тя се разви до теоретическа висота — и това е глав-
ната заслуга на Маркс. Той издигна социалната наука 
до степен на социална теория...» Енгелс казва, че Маркс 
превърнал социализма от утопия в наука101, но за Су-
воров това е малко. Ще бъде по-силно, ако ние още от 
науката (а имало ли е социална наука до Маркс?) разли-

валата, докато Енгелс например усвоява новия за него термин 
енергия и започва да го употребява в 1885 г. (предговор към 2-то 
изд. на «Анти-Дюринг») и в 1888 г. («Л. Фойербах»), но да го упо-
требява наравно с понятията «сила» н «движение», като го редува 
е тях, Енгелс успява да обогати своя материализъм, като усвоява 
нова терминология. «Реалистите» и разните други забъркани глави, 
като се уловиха за новия термин, не забелязаха разликата между 
материализма и енергетиката!

329



ччм и теорията — не е беда, че ще се получи безсмис-
лено различаване!

«. . .като установи основния закон на социалната ди-
намика, по силата на който еволюцията на производител-
ните силги е определящото начало на цялото стопанско и 
обществено развитие. Но развитието на производителните 
сили съответствува на растежа на производителността на 
труда, на относителното понижаване на изразходването и 
повишаване на натрупването на енергията. . .» (виждате 
ли колко е плодотворна «реално-монистическата фило-
софия»: дадено е ново, енергетическо обосноваване на 
марксизма!). . . «това е икономическият принцип. По такъв 
начин в основата на социалната теория Маркс слага прин-
ципа за икономия на силите». . .

Това «по такъв начин» е наистина безподобно! Тъй 
като у Маркс има политическа икономия, то дайте по тоя 
случай да дъвчем думата «икономия», като наричаме про-
дуктите на дъвченето «реално-монистическа философия».

Не, Маркс не е слагал в основата на своята теория 
никакъв принцип за икономия на силите. Това са празни 
работи, измислени от хора, на които лаврите на Ойген 
Дюринг не дават мира. Маркс дава съвсем точно опреде-
ление на понятието растеж на производителните сили и е 
изучавал конкретния процес на този растеж. А Суворов 
е измислил нова думичка за означаване на анализираното 
от Маркс понятие и я е измислил твърде несполучливо, 
като само забърка работата. Защото: какво значи «ико-
номия на силите», как да се измери, как да се прилага 
това понятие, какви точни и определени факти тук под-
хождат — това Суворов не е обяснил и не може да обясни, 
защото е бъркотия. Слушайте по-нататък:

«. . .Тоя закон за социалната икономия е не само 
принцип за вътрешното единство на социалната наука» 
(разбирате ли нещо тук, читателю?), «но и съединително 
звено между социалната теория и всеобщата теория на 
битието» (294).

Тъй. Тъй. «Всеобщата теория на битието» е отново 
открита от С. Суворов, след като много пъти я откриваха 
в най-различни форми многобройните представители на 
философската схоластика. Поздравяваме руските махисти 
с новата «всеобща теория на битието»! Нека се надяваме, 
че следния си колективен труд те ще посветят изцяло 
на обосноваването и развитието на това велико откритие!

330



Какво изложение получава теорията на Маркс у на-
шия представител на реалистическата или реално-мони- 
стическата философия, се вижда от следния поимер: 
«Изобщо производителните сили на хората образуват 
генетическа градация» (уф!) «и се състоят от тяхната тру-
дова енергия, от подчинените стихийни сили, от културно 
изменената природа и от оръдията на тоуда, които обра-
зуват производителната техника. . . По отношение на 
процеса на труда тези сили изпълняват чисто икономи-
ческа функция; те спестяват трудовата енергия и повдигат 
производителността на нейните изразходвания» (298). 
Производителните сили изпълняват икономическа функ-
ция по отношение на процеса на труда! Все едно е да се 
каже: жизнените сили изпълняват жизнена функция по 
отношение на процеса на живота. Това е не изложение на 
Маркс, а замърсяване на марксизма с невероятна сло-
весна смет.

Няма край цялата тая смет в статията на Суворов. 
«Социализацията на класата се изразява в нарастването 
на нейната колективна власт и над хората, и над тяхната 
собственост» (313). . . «Класовата борба е насочена към 
установяване формите на равновесие между социалните 
сили» (322). . . Социалната разлика, социалната вражда и 
борба по същество са отрицателни, противообществен и 
явления. «Социалният прогрес по своето основно съдър-
жание е растеж на обществеността, на социалната връзка 
между хората» (328). С такива колекции от плоскости 
може да се изпълнят томове — с тях и изпълват томове 
представителите на буржоазната социология, но да се 
представя това за философия на марксизма — това е вече 
прекадено. Ако статията на Суворов беше опит за попу-
ляризация на марксизма, тя не би трябвало да бъде 
съдена особено строго; всеки би признал, че намеренията 
на автора са благи, но опитът е съвсем несполучлив — 
и повече нищо. Но когато групата махисти ни поднася 
такова нещо под заглавие «Основи на социалната фило» 
софия», когато ние виждаме същите похвати за «разви-
ване» на марксизма във философските книжки на Богда-
нов, то неизбежно се получава изводът за неразделната 
връзка на реакционната гносеология с реакционните 
напъни в социологията,

331



4. Партии във философията и философските 
беэглавци

Остава ни още да разгледаме въпроса за отношението 
на махизма към религията. Но тоя въпрос се разширява 
до въпроса, има ли изобщо партии във философията и 
какво значение има безпартийността във философията.

В продължение на цялото предшествуващо изложе-
ние, при всеки от засегнатите от нас въпроси на гносео- 
логията, при всеки философски въпрос, поставен от но-
вата физика, ние проследявахме борбата между мате-
риализма и идеализма. Зад купищата нови терминологи-
чески хитрувания, зад сметта на гелертерската схоластика 
ние намирахме всякога, без изключение, двете основни 
линии, двете основни насоки в решението на философ-
ските въпроси. Да се вземе ли за първично природата, 
материята, физическото, външният свят — и да се счита за 
вторично съзнанието, духът, усещането ( — опитът, според 
разпространената в наше време терминология), психиче-
ското и др. т., ето тоя коренен въпрос, който в действи-
телност продължава да разделя философите на два го-
леми лагера! Източник на хиляди и хиляди грешки и 
бъркотии в тая област е именно това, че зад външността 
на термините, дефинициите, схоластическите изопачава-
ния, словесните хитрувания пропускат да видят тия две 
основни тенденции (Богданов например не иска да при-
знае идеализма си, защото вместо «метафизическите», ви-
дите ли, понятия: «природа» и «дух», той е взел «опит-
ните»: физическо и психическо. Думичката изменил!).

Гениалността на Маркс и Енгелс се състои именно 
в това, че в продължение па твърде дълъг период, почти 
половин столетие, те развиват материализма, движат 
напред едното основно направление във философията, не 
тъпчат па едно място, повтаряйки решените вече гносео-
логически въпроси, а провеждат последователно — по? 
казват как трябва да се провежда същият този мате-
риализъм в областта на обществените науки, безпощадно 
отхвърляйки като смет, като глупост надутата претен-
циозна галиматия, безбройните опити да се «открие» 
«нова» линия във философията, да се изнамери «ново» 
направление и т. н. Словесният характер на подобни 
опити, схоластическата игра на нови философски «изми», 
замъгляването същността на въпроса с предвзети хитроу’ 

332



Мия, неумението да се разбере и ясно представи борбата 
на двете основни гносеологически направления — ето 
какво преследват и унищожават Маркс и Енгелс в про-
дължение на цялата си дейност.

Ние казахме: почти половин век. Всъщност още в 
1843 г., когато Маркс едва-що почва да става Маркс, т. е. 
основател па социализма като наука, основател на съвре-
менния материализъм, неизмеримо по-богат по съдържа-
ние и несравнено по-последователен, отколкото всички 
предишни форми на материализма — още в това време 
Марксе поразителна яснота набелязва основните линии във 
философията. К. Грюн привежда писмото на Маркс до 
Фойербах от 20 октомври 1843 г.,102 в което Маркс по-
канва Фойербах да напише статия в «Deutsch-Fran-
zösische Jahrbücher»103 против Шелинг. Този Шелинг — 
пише Маркс — е празен самохвалко със своите претенции 
да обхване и надмине всички по-раншни философски 
направления. «На френските романтици и мистици Ше-
линг казва: аз съм съединение на философията и теоло-
гията; на френските материалисти: аз съм съединение на 
плътта и идеята; на френските скептици: аз съм разруши-
тел на догматиката.»*  Че «скептиците», безразлично дали 
се наричат те юмисти или кантианци (или махисти, в 
XX век), крещят против «догматиката» и на материализма, 
и на идеализма, Маркс вижда още тогава и като не допу-
ска да бъде отвлечен от една от хилядите мизерни фило-
софски системички, той успява чрез Фойербах направо 
да застане на материалистическия път против идеализма. 
Тридесет години по-късно, в послесловието към второто 
издание на I том на «Капиталът», Маркс също така ясно 
и отчетливо противопоставя своя материализъм на Хеге- 
ловия, т. е. на най-последователния, най-развития идеа-
лизъм, като отстранява презрително Коитовия «пози-
тивизъм» и обявява за жалки епигони съвременните 
философи, които си въобразяват, че са унищожили Хе-
гел, а всъщност са се върнали към повтаряне на дохеге- 
ловите грешки на Кант и Юм.101 В писмо до Кугелман от 
27 юни 1870 г. Маркс също така презрително третира 

* Karl Grün «Ludwig Feuerbach in seinem Briefwechsel und 
Nachlass, sowie in seiner philosopnischen Cnarakterentwicklung», 
I. Bd., Lpz., 1874, S. 361 (Карл Грюн. «Лудвиг Фойербах в своята 
преписка и литературно наследство, както и в своето философ« 
ско развитие», т. Г, Лайпциг, 1874, стр. 361. Ред>),

333



«Бюхнер, Ланге, Дюринг, Фехнер и т. н.» за това, че 
те не са могли да разберат диалектиката на Хегел и се 
отнасят към него с пренебрежение.*  Вземете най-после 
отделните философски забележки на Маркс в «Капиталът» 
и в други съчинения и вие ще видите неизменния основен 
мотив: настояване върху материализма и презрителни 
насмешки по адрес на всякакви замъглявания, на вся-
каква бъркотия, на всякакви отстъпления към идеализъм. 
В тези две коренни противоположения се въртят всички 
философски забележки на Маркс — от гледната точка на 
професорската философия в тая именно «теснота» и «едно-
странчивост» е техният недостатък. Всъщност в това не-
желание да признае хибридните съчинителства за прими- 
ряване материализма и идеализма се състои най-великата 
заслуга на Маркс, който е вървял напред по рязко опре-
делен философски път.

Напълно в духа на Маркс и в тясно сътрудничество 
с него Енгелс във всички свои философски трудове кратко 
и ясно противопоставя по всички въпроси материали-
стическата на идеалистическата линия, без да взема за 
сериозни нито в 1878 г., нито в 1888 г., нито в 1892 г.107 
безкрайните напъни «да се превъзмогне» «едностранчи-
востта» на материализма и идеализма, да се провъзгласи 
нова линия, някакъв там «позитивизъм», «реализъм» или 
друг професорски шарлатанизъм. Цялата борба против 
Дюринг Енгелс води изцяло под лозунга на последова-
телно провеждане на материализма, като обвинява ма-
териалиста Дюринг за словесното замърсяване същ-
ността на въпроса, за фразеологията му, за начините на 
разсъждение, които са отстъпка на идеализма, преминаване 
върху позицията на идеализма. Или последователен докрай 
материализъм, или лъжата и бъркотията на философския 
идеализъм — ето постановката на въпроса, която е да-
дена във всеки параграф на «Анти-Дюринг» и която мо-
жаха да не забележат само хора с мозъци, развалени 
вече от реакционната професорска философия. И чак до 
1894 г., когато е написан последният предговор към пре-
гледания и допълнен от автора за последен път «Анти- 
Дюринг», Енгелс, продължавайки да следи и новата фило- 

* За позитивиста Бизли (Beesley) Маркс казва в писмото си 
от 13 декември 1Ö70 г.: «като последовател на Конт той не може да 
не прави всякакви извъртания (crotchets)10*.  Сравнете с това оцен-
ката на Енгелс в 1892 г. за позитивистите à la Хъксли100,

334



София, и новото природознание, продължава с предишната 
решителност да настоява на своята ясна и твърда по-
зиция, отхвърляйки сметта на новите системи и систе- 
мички.

Че Енгелс е следил новата философия, се вижда от 
«Лудвиг Фойербах». В предговора от 1888 г. се говори 
дори за такова явление като възраждането на класиче-
ската немска философия в Англия и в Скандинавия, а за 
господствуващото неокантианство и юмизъм у Енгелс 
няма (и в предговора, и в текста на книгата) други думи 
освен най-голямото презрение. Съвсем очевидно е, че 
като е наблюдавал повтарянето на старите, дохегелови, 
грешки на кантианството и юмизма от модната немска 
и английска философия, Енгелс е бил готов да очаква 
добро дори от поврата (в Англия и в Скандинавия) към 
Хегел,106 надявайки се, че големият идеалист и диалектик 
ще помогне да се видят дребнавите идеалистически и ме-
тафизически заблуждения.

Без да се впуща в разглеждане на грамадното коли-
чество отсенки на неокантианството в Германия и юмизма 
в Англия, Енгелс отхвърля още от прага основното им 
отстъпление от материализма. Енгелс обявява цялата 
насока и на едната, и на другата школа за «крачка назад 
в науката». И как оценява той несъмнено «позитивисти- 
ческата», от гледната точка на разпространената термино-
логия, несъмнено «реалистическата» тенденция на тия 
новокантианци и юмисти, от които той не е могъл да не 
знае, например, Хъксли? Този «позитивизъм» и този 
«реализъм», който е прелъстявал и прелъстява безброй 
объркани глави, Енгелс обявява в най-добрия 
случай за филистерски похват тайничко да се про-
карва материализмът, като се хули и се отрича публич- 
How#l Достатъчно е мъничко да се помисли над такава 
оценка на Т. Хъксли, най-големия природоизследовател 
и несравнено по-реалистичен реалист и по-позитивен по-
зитивист от Мах, Авенариус и К°, за да се разбере с какво 
презрение би посрещнал Енгелс сегашното увлечение на 
групичката марксисти по «най-новия позитивизъм» или 
«най-новия реализъм» и др. т.

Маркс и Енгелс от начало и до край са били пар-
тийни във философията, умеели са да откриват отстъп-
ленията от материализма и снизхождението към идеализма 
и фидеизма във всички и всякакви «най-нови» направле*  

336



Ния. Затова те оценяват Хъксли изключително от гледната 
точка на издържаността в материализма. Затова те упрек-
ват Фойербах, че той не е провел материализма докрай, 
че се отрича от материализма заради грешките на отдел-
ните материалисти, че воюва с религията с цел да поднови 
или съчини нова религия, че той не умее в социолбгията 
да се освободи от идеалистическата фразеология и да стане 
материалист.

И тази най-велика и най-ценна традиция на своите 
учители напълно оценява и възприема И. Дицген, каквито 
и да са неговите отделни грешки в изложението на диа-
лектическия материализъм. Й. Дицген е грешил много 
със своите неловки отстъпления от материализма, но ни-
кога не се е опитвал принципно да сё отдели от него, 
да издигне «ново» знаме, всякога в решителния момент 
той е заявявал твърдо и категорично: аз съм материа-
лист, нашата философия е материалистическа. «От всички 
партии — правилно казва нашият Йосиф Дицген — най- 
гнусна е партията на средината. . . Както в политиката 
партиите все повече и повече се групират само в два 
лагера. . . така и науката се дели на два основни класа 
(General kl assen): там — метафизици, тук — физици или 
материалисти.*  Междинните елементи и примиренческите 
шарлатани с всякакви прозвища, спиритуалисти, сенсуа- 
листи, реалисти и т. н. и т. н., изпадат по своя път ту в 
едното, ту в другото течение. Ниё искаме решителност, 
ние искаме яснота. Идеалисти**  наричат себе си реакцион-
ните мракобесници (Retraitebläser), а материалисти трябва 
да се наричат всички ония, които се стремят към осво-
бождение на човешкия ум от метафизического празносло- 
вие. . . Ако сравним двете партии с трайното и течащото, 
то по средата се намира нещо кашоооразно.»***

Наистина! «Реалистите» и др. т., включително и «по- 
зитивистите», махистите и т. н., всичко това е жалка 
каша, презряна партия на средината във философията,

* И тук непохватно, неточно изразяване: вместо «метафизи-
ци» би трябвало да се каже «идеалисти». Й. Дицген сам противо-
поставя на други места метафизиците на диалектиците.

** Забележете, че Й. Дицген вече се поправи и обясни по-
точно каква партия са враговете на материализма.

*** Вж. статията: «Социалдемократическа философия»! -на-
писана в 1876 г. «Kleinere philosophischen Schriften», 19ü3, S. 135 
(«Малки философски трудове», 1903, стр. 135. Ред.).

336



която смесва по всеки отделен въпрос материалистическото 
и идеалистическото направление. Опитите да се излезе вън 
от тези две основни направления във философията не 
съдържат в себе си нищо освен «примиренческо шарла-
танство».

Че «научната попщина» на идеалистическата фило-
софия е просто преддверие на попщината, в прекия смисъл 
на думата, в това за и. Дицген не е имало нито сянка 
съмнение. «Научната попщина — пише той — най-се-
риозно се стреми да помогне на религиозната попщина» 
(1. с., 51). «Особено областта на теорията на познанието, 
неразбирането на човешкия дух е такава въшлива яма» 
(Lausgrube), в която «снасят яйца» и едната, и другата 
попщина. «Дипломирани лакеи с речи за «идеални блага», 
затъпяващи народа с помощта на измъчен (geschraubter) 
идеализъм» (53), ето какви са за Й. Дицген професорите 
по философия. «Както на господ антипод е дяволът, така 
на попския професор (Kathedegrpfaffen) антипод е мате-
риалисты Теорията на познанието на материализма е 
«универсално оръжие против религиозната вяра» (55) — 
и не само против «всекиму известната, в прекия смисъл 
на думата, обикновена религия на поповете, но и против 
очистената, възвишената професорска религия на опия-
нените (benebelter) идеалисти» (58).

В сравнение с «половинчатостта» jia Асвободомисле- 
щите професори Дицген е готов да^предпочете «религиоз-
ната честност» (60) — там «има система», там има ця-
лостни хора, които не разкъсват теорията и практиката. 
За господа професорите «философията не ше наука, а 
средство за защита от социалдемокрацията» (107). «Ония, 
които наричат себе си философи, професори и частни 
доценти, всички повече или по-малко тънат въпреки 
свободомислието си в предразсъдъци, в мистика. . . всички 
съставят по отношение на социалдемокрацията. . . една 
реакционна маса» (108). «За да вървим по верния път 
и да не даваме възможност на никакви религиозни и 
философски нелепости (Welsch) да ни отклоняват, трябва 
да изучаваме погрешния път на погрешните пътища 
(der Holzweg der Holzwege) — философията» (103).

И погледнете сега — от гледна точка на партиите във 
философията — Мах и Авенариус с тяхната школа. О, 
тия господа се хвалят със своята безпартийност и ако 
те имат антипод, то той е само един и само, . « матерна*

32 В. И. Ленин, т. ? 337



листът. През всички писания на всички махисти като чер-
вена нишка минава тъпоумната претенция «да се издигнат 
над» материализма и идеализма, да превъзмогнат това 
«остаряло» противопоставяне, а на дело всички тези братя 
всекиминутно изпадат в идеализъм, водейки непрекъсната 
и неотклонна борба с материализма. Изтънчените гно-
сеологически извъртания на някакъв си Авенариус си 
остават професорска приумица, опит да основе малка 
«своя» философска секта, а на дело в общата обстановка 
на борбата на идеите и направленията в съвременното 
общество обективната роля на тия гносеологически хи-
трувания е една и само една: да разчистват пътя на идеа-
лизма и фидеизма, да им служат вярна служба. И не е 
случайно наистина, че за малката школичка на емпирио- 
критиците се хващат и английските спиритуалисти от 
рода на Уорд, и френските неокритицисти, които хвалят 
Мах за борбата му против материализма, и германските 
иманенти! Формулата на Й. Дицген: «дипломирани ла-
кеи на фидеизма» удря Мах, Авенариус и цялата тяхна 
школа точно в целта.*

Нещастието на руските махисти, намислили да «при-
миряват» махизма с марксизма, се състои именно в това, 
че те се довериха веднъж на реакционните професори по 

* Ето още един пример как широко разпространените течения 
на реакционната буржоазна философия използват на дело ма-
хизма. Едва ли не «последна мода» на нан-нивата американска 
философия е «прагматизмът» (от 1ръцкото pragma — работа, дей-
ствие; философия иа действието)?10 Философските списания говорят 
за ьрыьыизка едва ли ие повече от всичко. 1 драматизмът осмива 
метафизиката и на материализма, и на идеализма, превъзнася 
опита и само опита, признава за единствен критерии практиката, 
позовава се на позитивисткото течение изобщо, опира се специал-
но на исвалд. Мах, Пирсън, Поанкаре, Дюем, на това, че наука-
та не е «абсолютно копие на реалността», и . . . преолагополучио 
извежда от всички това бога за практически цели, само за прак-
тиката, без всякаква метафизика, оез да излиза вън от пределите 
на опита (срв. \v illiam Jaems. «Pragmatism. A new name lorsome 
old ways cl thinking», N. Ï. and L. 19o7, p. 57 и особено 10b) (срв 
Уилям Джеймс «прагматизмът. Ново название за някои стари 
пътища на мислене», Ню Й~рк и Лондон, 19о7, стр. 57 и особено 
100. red.). Различията между махизма и прагматизма са също така 
нищожни и десегостепенни от гледната точка на материализма, 
както различията между емпириокригицнзма и емпириомонизма. 
Сравнете макар и Ьогдановото, и прагмагисткото определение на 
истината: «истината за прагматиста е родово понятие за всякакъв 
род определени работни ценности (working-values) в опита» (ib., 
р. 68).

338



философия и, доверили се, се хлъзнаха ио наклонената 
плоскост. Похватите на съчиняване разни опити да се 
развие и допълни Маркс бяха твърде наивни. Ще про-
четат Оствалд, ще повярват на Оствалд, ще преразкажат 
Оствалд, ще нарекат това марксизъм. Ще прочетат Мах, 
ще повярват на Мах, ще преразкажат Мах, ще нарекат 
това марксизъм. Ще прочетат Поанкаре, ще повярват на 
Поанкаре, ще преразкажат Поанкаре, ще нарекат това 
марксизъм! На нито един от тези професори, способни да 
дават най-ценни работи в специалните области на химията, 
историята, физиката, не трябва да се вярва нито на една 
дума, щом се касае до философия. Защо? По същата 
причина, по която на нито един професор по политическа 
икономия, способен да дава най-ценни работи в областта 
на фактическите, специалните изследвания, не трябва да 
се вярва нито на една дума, щом заговори за общата 
теория на политическата икономия. Защото тази послед-
ната е също такава партийна наука в съвременното об-
щество, както и гносеологията. Изобщо професорите 
икономисти не са нищо друго освен учени слуги на ка-
питалистическата класа, а професорите по философия — 
учени слуги на теолозите.

Задачата на марксистите и тук, и там е да успеят да 
усвоят и преработят ония завоевания, които се правят от 
тия «слуги» (вие не ще можете да направите например нито 
крачка в областта на изучаването на новите икономиче-
ски явления, ако не се ползувате от трудовете на тия 
слуги), и да умеят да отсекат тяхната реакционна тенден-
ция, да умеят да провеждат своя линия и^да се борят с 
цялата линия на враждебните нам силили класи. Ето 
именно това и не съумяха нашите махисти, които вървят 
робски след реакционната професорска философия. «Може 
би ние се заблуждаваме, но ние търсим» — писа от името 
на авторите на «Очерците» Луначарски. — Не вие тър-
сите, а вас ви търсят, ето къде е нещастието. Не вие при-
стъпвате от вашата, т. е. от марксистка (защото вие искате 
да бъдете марксисти), гледна точка към всеки поврат на 
буржоазнофилософската мода, а тази мода пристъпва 
към вас, тя ви натрапва своите нови подправки по вкуса 
на идеализма, днес à la Оствалд, утре à la Мах, в други 
ден â la Поанкаре. Онези глупавички «теоретически» 
хитроумия (с «енергетиката», с «елементите», с «интро-
екцията» и др. т.), на които вие наивно вярвате, сн оста- 

339



bat в пределите на тесничка, миниатюрна шкоЛичка, â 
идейната и обществена тенденция на тези хитроумия 
веднага се улавя от уордовци, неокритицистите, има- 
нентите, лопатиновци, прагматистите и служат своята 
служба. Увлечението по емпириокритицизма и по «фи-
зическия» идеализъм също така бързо преминава, както 
увлечението по неокантианството и «физиологическия» 
идеализъм, а фидеизмът си взема плячката от всяко такова 
увлечение, по хиляди начини видоизменяйки своите 
хитроумия в полза на философския идеализъм.

Отношението към религията и отношението към при-
родознанието превъзходно илюстрират това действително 
класово използване на емпириокритицизма от буржоаз-
ната реакция.

Вземете първия въпрос. Мислите ли вие, чееслучайна- 
ност, ако в колективния труд против философията на 
марксизма Луначарски стигна до «обожествяване на 
висшите човешки потенции», до «религиозен атеизъм»*  
и др. т. ? Ако вие мислите така, то е изключително по-
ради това, че руските махисти навярно осведомиха пуб-
ликата относно цялото махистко течение _в Европа и 
отношението на това течение към религията^ Не само че 
няма в това отношение нищо подобно на отношението 
на Маркс, Енгелс и Дицген, дори Фойербах, а има тъкмо 
обратното, като се започне с твърденията на Петцолд: 
емпириокритицизмът «не противоречи нито на теизма, 
нито на атеизма» («Einführung in die Philosophie der 
reinen Erfahrung»**,  I, 351) или на Max — «религиоз-
ните мнения са частно дело» (фр. пр.,"р. 434), и се свърши 
с открития фидеизъм, с откритото черносотничество 
и на Корнелиус, който хвали Мах и когото Мах хвали, 
и на Карус, и на всички иманенти. Неутралността на 
философа по този въпрос е вече лакейство пред фидеизма, 
а Мах и Авенариус не се издигат и не могат да се издиг-
нат по-далече от неутралността по силата на изходните 
точки на своята гносеология.

Щом вие отричате обективната реалност, дадена ни 
в усещанията, вие вече сте загубили всяко оръжие против 

* «Очерки», стр. 157, 159. В «Задграничная Газета»111 същият 
автор говори за «научния социализъм в неговото религиозно зна-
чение» (Xs 3, стр. 5), а в «Образование»112, 1908, г., кн. 1, стр. 164, 
той направо пише: «Отдавна зрее у мене нова религия. . .»

*• __ «Увод във философията на чистия опит». Ред^

340



фидеизма, защото вие сте се смъкнали до агностицизма 
или субективизма, а нему само това и трябва. Ако сетив-
ният свят е обективна реалност — за всяка друга «ре-
алност» или квазиреалност (припомнете си, че Базаров 
повярва на «реализма» на иманентите, които обявяват 
бога за «реално понятие») вратата е затворена. Ако светът 
е движеща се материя, нея може и трябва безкрайно да 
изучаваме в безкрайно сложните и детайлни прояви и 
разклонения на това движение, на движението на тази 
материя, но вън от нея, вън от «физическия», външния 
свят, познат на всички и на всекиго, не може да има нищо. 
И враждата към материализма, купищата клевети против 
материалистите — всичко това в цивилизована и демокра-
тическа Европа е на дневен ред. Всичко това се продъл-
жава и досега. Всичко това се крие от публиката от стра-
на на руските махисти, които нито един път не са се 
опитали просто дори да съпоставят нападките на Мах, 
Авенариус, Петцолд и К° против материализма с изказ-
ванията на Фойербах, Маркс, Енгелс, Й. Дицген в полза 
на материализма.

Но «скриването» на отношенията на Махи Авенариус 
към фидеизма нищо няма да помогне. Фактите говорят 
сами по себе си. Никакви усилия в света не ще свалят тия 
реакционни професори от позорния стълб, към който ги 
приковаха целувките на Уорд, неокритицистите, Шупе, 
Шуберт-Золдерн, Леклер, прагматистите и т. н. И влия-
нието на току-що споменатите лица като философи п 
професори, разпространеността на идеите им в «образо-
ваната», т. е. буржоазната публика, специалната литера-
тура, създадена от тях, са десет пъти по-обширни и по- 
богати, отколкото специалната школичка на Мах и Аве-
нариус. Школичката служи комуто трябва. От школич- 
ката се ползуват както трябва.

Позорните неща, до които изпада Луначарски, не са 
изключение, а са плод на емпириокритицизма — и на 
руския, и на немския. Те не трябва да се защищават 
с «добрите намерения» на автора, с «особения смисъл» на 
неговите думи: ако беше това открит и обикновен, т. е. 
непосредствен фидеистически смисъл, ние не бихме и 
разговаряли с автора, защото не би се намерил навярно 
нито един марксист, за когото подобни изказвания не 
биха приравнявали напълно Анатолий Луначарски с 
Петър Струве. Ако това не е станало (а товаои^е не е ста- 

341



надо), то е изключително затова, че ние виждаме «особе-
ния» смисъл и воюваме, докато още има почва за другарска 
война. В това се и състои позорът на изказванията на 
Луначарски, че той можа да ги свърже със своите «добри» 
намерения. В това именно е злото на неговата «теория», 
че тя допуска такива средства или такива изводи при 
осъществяването на добри намерения. В това именно е и 
бедата, че «добрите» намерения си остават в най-добрия 
случай субективна работа на Карп, Петър, Сидор, а 
общественото значение на подобни изказвания е безусловно 
и неоспоримо и с никакви уговорки и разяснения не може 
да бъде отслабено.

Трябва да бъдеш сляп, за да не видиш идейното род-
ство между «обожествяването на висшите човешки по-
тенции» у Луначарски и «всеобщата подставка» на пси-
хическото под цялата физическа природа у Богданов. 
Това е една и съща мисъл, изразена в единия случай 
предимно от естетическа гледна точка, в другия — от 
гносеологическа. «Подставката», мълчаливо и подхващай-
ки работата от друга страна, вече обожестеява «висшите 
човешки потенции», като откъсва «психическото» от чо-
века и подставя необятно-разширеното, абстрактното, 
божествено-мъртвото, «психическото изобщо» под цялата 
физическа природа. А «Логосът» на Юшкевич, който се 
внася в «ирационалния поток на даденото»?

Нокътчето в примката — отиде цялата птичка. А на-
шите махисти всички затънаха в идеализма, т. е. в отсла-
бения, изтънчения фидеизъм, затънаха още от момента, 
когато взеха «усещането» не като образ на външния свят, 
а като особен «елемент». Ничие усещане, ничия психика, 
ничий дух, ничия воля — в това се изпада неизбежно, 
щом не се признава материалистическата теория за отра-
жението на обективно реалния външен свят от съзнанието 
на човека.

5. Ернст Хекел и Ернст Мах

Погледнете отношението на махизма като философ-
ско течение към природознанието. Целият махизъм се 
бори от начало и до край с «метафизиката» на природо-
знанието, като нарича с това име естественоисторическия 

342



материализъм, т. е. стихийното, несъзиаваното, неофор-
меното, философски-безсъзнателното убеждение на голя-
мото мнозинство от природоизследователите в обективна-
та реалност на външния свят, отразявана от нашето съз-
нание. И тоя факт нашите махисти преднамерено премъл-
чават, като замъгляват или забъркват неразривната 
връзка на стихийния материализъм на естествениците с фи-
лософския материализъм като направление, много отдавна 
известно и стотици пъти потвърдено от Маркс и Енгелс.

Вземете Авенариус. Още в първото си съчинение: 
«Философията като мислене за света по принципа на 
най-малкото изразходване на сили», излязло в 1876 г., 
той воюва с метафизиката на природознанието*,  т. е. с 
естественоисторическия материализъм, и воюва, както сам 
той признава в 1891 г. (без да е «коригирал» обаче възгле-
дите си!), от гледната точка на теоретико-познавателния 
идеализъм.

Вземете Мах. От 1872 г., или дори още по-рано, и до 
1906 г. той неизменно воюва с метафизиката на природо-
знанието, при което обаче има добросъвестността да си 
признае, че след него и с него вървят «цяла редица фило-
софи» (между които и иманентите), но «твърде малко 
природоизследователи» («Анализ ощущений», стр. 9). 
В 1906 г. Мах също добросъвестно признава, че «мнозин-
ството от природоизследователите се придържат към ма-
териализма «Erkenntn's und Irrtum», 2-ро изд., S. 4).

Вземете Петцолд. В 1930 г. той провъзгласява, че 
«природните науки са изцяло (ganz und gar) просмукани 
от метафизика». «Техният опит трябва още да се очиства» 
(«Enführung in die Philosophie der reinen Erfahrung», 
Bd. I, S. 343). Ние знаем, че Авенариус и Петцолд «очи-
стват» опита от всяко признаване на обективната реал-
ност, дадена ни в усещането. В 1904 г. Петцолд заявява, 
че «механическият мироглед на съвременния природо- 
изследовател не е по-добър по същество от мирогледа 
на древните индийци». «Абсолютно все едно е държи ли 
се светът върху приказния слон или върху молекулите и 
атомите, ако ние ги мислим като реални в гносеологическо 
отношение, а не само като метафора (blossbildlich) употре-
бявани» (понятия) (Bd. II, S. 176).

Вземете Вили — единствения измежду махистите до-

§§ 79, 114 и др. 

343



толкова порядъчен човек, че се срамува от родството с 
иманентите — и той заявява в 1905 г. . . . «И природните 
науки в края на краищата в много отношения се пред-
ставят като такъв авторитет, от който ние трябва да се. 
избавим («Gegen die Schulweischeit», S. 158*).

Ta всичко това е пълен обскурантизъм, най-открита 
реакционност. Да смяташ атомите, молекулите, електро-
ните и т. н. като приблизително вярно отражение в на-
шата глава на обективно*реалното  движение на мате-
рията — било все едно да вярваш в слона, който държал 
върху себе си света! Ясно е защо иманентите се хванаха с 
две ръце за подобен обскурант, пременен в шутовския 
костюм на моден позитивист. Няма нито един иманент, 
който да не се нахвърля с пяна на уста срещу «метафи- 
зиката» на природознанието, срещу «материализма» на 
природоизследователите именно за това тяхно призна-
ване на обективната реалност на материята (и нейните 
частици), на времето, на пространството, на закономер-
ността на природата и т. н. и др. т. Дълго време преди 
новите открития във физиката, които създадоха «физиче-
ския идеализъм», Леклер, като се опираше на Мах, се 
бореше против «преобладаващото материалистическо на-
правление (Grundzug) на съвременното природознание» 
(заглавието на § 6 в «Der Realismus u. s. w.»,**  1879), 
Шуберт-Золдерн воюваше против метафизиката на при-
родознанието (заглавието на II глава в «Grundlagen einer 
Erkenntnistheorie», 1884***.  Ремке сразяваше естествено- 
историческия «материализъм», тази «метафизика на ули-
цата» («Philosophie und Kantianismus», 1882, S. 17****)  
и т. н. и т. H.

И иманентите напълно законно правеха от тая махист-
ка идея за «метафизичността» на естественоисторическия 
материализъм преки и открити фидеистически изводи. 
Ако природознанието в своите теории не ни рисува обек-
тивната реалност, а само метафори, символи, форми на 
човешкия опит и т. н., то съвсем безспорно е, че човече-

* — «Против школската мъдрост», стр. 158. Ред.
** —«Der Realismus dei modernen Naturwissenschaft im Lich-

te der von Berkley und Kant angebahnten Erkenntniskritik» («Реа-
лизмът на съвременното природознание в светлината на берклиан- 
ско-кантианската критика на познанието»). Ред.

*** — «Основи на теорията на познанието», 1884. Ред.
**** — «Философията и кантианството», 1882, стр. 17. Ред,

344



ството е в правото си да си създаде за друга област не 
по-малко «реални понятия» като бог и т. н.

Философията на природоизследователя Мах се отнася 
към природознанието, както целувката на християнина 
Юда се е отнасяла към Христос. Мах също така предава 
природознанието на фидеизма, като преминава по същество 
на страната на философския идеализъм. Отричането на 
Мах от естественоисторическия материализъм”е реак-
ционно във всички отношения’явление: ние” видяхме 
това достатъчно’'нагледно, когато’говорихме за’борбата 
на «физическите f идеалисти» против У мнозинството от 
естествениците, които си остават върху гледището на ста-
рата философия. Ние ще видим това още по-ясно, ако 
сравним знаменития природоизследовател’Ернст Хекел 
със знаменития (сред реакционното еснафство) философ 
Ернст Мах.

Бурята, която предизвикаха във всички цивилизовани 
страни «Световните загадки» на Е. Хекел, разкри забеле-
жително релефно партийността на философията в съвре-
менното общество, от една страна, и истинското обще-
ствено значение на борбата на материализма против 
идеализма и агностицизма, от друга. Стотиците хиляди 
екземпляри от преведената веднага на всички езици книга, 
пусната в специално евтини издания, показаха ясно, че 
тази книга «е отишла сред народа», че има маса чита-
тели, които Е. Хекел изведнъж привлече на своя страна. 
Популярната книжка стана оръдие на класовата борба. 
Професорите по философия и по теология от всички страни 
на света се заеха на хиляди гласа да хулят и да унищо-
жават Хекел. Знаменитият английски физик Лодж се 
впусна да защищава бога от Хекел. Руският физик г. Хвол- 
сон отпътува в Германия, за да издаде там подла черно- 
сотническа брошурка против Хекел и да увери почтените 
господа филистери, че не цялото природознание стои сега 
върху гледището на «наивния реализъм»*.  Нямат брой 
теолозите, които се опълчиха срещу Хекел. Няма такива 
бесни ругатни, с които да не са го обсипвали казионните 
професори по философия.**  Весело е да се гледа как у 

*0.1) Chwolson. «Hegel, Haeckel, Kossuth und das zwölfte 
Gebot», 1906, Срв. S. 80 (О. Д. Хволсон. «Хегел, Хекел, Кошут и 
дванадесетата заповед», 1906, Срв. стр. 80. Ред.).

** Брошурката на Хайнрих Шмид «Борбата заради tCeetnoe- 
ните загадки»» (Bonn, 1900) дава нелоща картина на похода на

345



тия изсъхнали от мъртвата схоластика мумии — може 
би за пръв път в живота — светват очите и аленеят бу-
зите от плесниците, които им зашлевяваше Ернст Хекел. 
Жреците на чистата наука и на теорията, която би се 
сторила най-отвлечена, просто стенат от бяс, и от целия 
този рев на философските бизони (идеалиста Паулсен, 
иманента Ремке, кантианеца Адикес и прочее, чиито 
имена ти, господи, знаеш) ясно се чува един основен 
мотив: против «метафизиката» на природознанието, про-
тив «догматизма», против «преувеличението на цен-
ността и значението на природознанието», против «есте- 
ственоисторическия материализъм. Той е материалист — 
дръжте го, дръжте материалиста, той мами публиката, 
нарича себе си направо материалист — ето кое особено 
довежда препочтените господа професори до изстъпление.

И особено характерно в цялата тая трагикомедия*  
е обстоятелството, че Хекел сам се отрича, от материа-
лизма, отказва се от това име. Нещо повече: той не само 
че не отхвърля всяка религия, а измисля своя религия 
(нещо като «атеистическата вяра» на Булгаков или «реа- 
лигиозния атеизъм» на Луначарски), като защищава 
принципно съюза на религията с науката! В какво именно 
се състои работата? Поради какво «съдбоносно недоразу-
мение» се вдигна тоя празен шум?

Работата е в това, че философската наивност на Е. Хе-
кел, липсата на определени партийни цели у него, же-
ланието му да държи сметка за господствуващия фили-
стерски предразсъдък против материализма, неговите 
лични примирителни тенденции и предложения относно 
религията — всичко това още по-ярко изтъква общия 
дух на неговата книжка, неизкоренимостта на естествено- 
историческия материализъм, неговата непримиримост с 
цялата казионна професорска философия и теология. 
Лично Хекел не иска да скъса с филистерите, но онова, 
което той излага с такова непоколебимо-наивно убеждение, 
абсолютно не се помирява с никакви отсенки на господ- 
прсфесорите по философия и теология против Хекел. Но тази 
брошура сега е вече много остаряла.

* Трагичният елемент беше внесен с покушението върху жи-
вота на Хекел през пролетта на тая година (19Э8). След редица 
анонимни писма, които поздравяваха Хекел с термини като «куче», 
«безбожник», «маймуна» и т. н., някакъв истинско немски човек 
хвърлил в кабинета на Хекел в Йена камък с твърде внушителни 
размери.

346



ствуващия философски идеализъм. Всички тия отсенки, 
от най-грубите реакционни теории на някакъв си Хартман 
чак до мислещия себе си най-нов, прогресивен и челен 
позитивизъм на Петцолд или емпириокритицизма на 
Мах, всички си схождат по това, че естественоисторическият 
материализъм е «метафизика», че признаването на обек-
тивната реалност зад теориите и изводите на приоодо- 
знанието”означава най-«наивеи реализъм» и т. н. И ето 
всяка страница на Хекел бие в лицето тъкмо това «завет-
но» учение на цялата професорска философия и теология. 
Природоизследователят, който безусловно изразява най- 
здравите, макар и неоформени мнения, настроения и тен-
денции на огромното мнозинство природоизследователи 
от края на XIX и началото па XX век, изведнъж леко и 
просто показа онова, което се опитваше да скрие от пуб-
ликата и от самата себе си професорската философия, 
именно че има основа, която става все по-широка и по-
здрава и о която се разбиват всички усилия и напъни 
на хилядата и една школички на философския идеализъм, 
позитивизъм, реализъм, емпириокритицизъм и всякакъв 
конфузионизъм. Тази основа е естественоисторическият 
материализъм. Убеждението на «наивните реалисти» 
(т. е. на цялото човечество), че нашите усещания са образи 
на обективно реалния външен свят, е неизменно, растящо 
и крепнещо убеждение на масата природоизследователи.

Проиграно е делото на основателите на новите фило-
софски школички, на съчинителите на нови гносеологи-
чески «изми» — проиграно е завинаги и безнадеждно. 
Те могат да се бъхтят със своите «оригинални» системи, 
могат да се мъчат да заинтересуват неколцина поклон-
ници с интересния спор кой по-рано е казал «е!» — дали 
емпириокритическият Бобчински или емпириомонистиче- 
ският Добчински, могат да създават дори обширна «спе-
циална» литература подобно на «иманентите», — ходът на 
развитието на природознанието, въпреки всички негови 
клатушкания и колебания, въпреки цялата безсъзнател- 
ност на материализма на естествениците, въпреки вчераш-
ното увлечение по модния «физиологически идеализъм» 
или днешното — по модния «физически идеализъм», от-
хвърля далеч всички системки и всички хитроумия, като 
издига отново и отново «метафизиката» на естествено- 
историческия материализъм.

Ето илюстрация на казаното с един пример от Хекел.

347



В «Чудесата на живота» авторы*  съпоставя монистиче- 
ската и дуалистическата теория на познанието; привеж-
даме най-интересните точки на съпоставянето:

Монистическата теория 
на познанието:

Дуалистическата теория 
на познанието:

3. Познанието е физиоло-
гическо явление; анатоми- 
ческият орган е мозъкът.

4. Единствената част на 
човешкия мозък, в която се 
намира познанието, е опре-
делена част на мозъчната 
кора, фронемата.

5. Фронемата е извънред-
но съвършена динамо-елек- 
трическа машина, съставни 
части на която са милиони 
физически клетки (фроне- 
тални клетки). Също така, 
както по отношение на дру-
гите органи на тялото (ду-
ховната) функция на даде-
на част от мозъка е краен 
резултат от функциите на 
клетките, от които е обра-
зуван.*

3. Познанието не е физио-
логическо явление, а чисто 
духовен процес.

4. Оная част на мозъка, 
която изглежда като функ-
ционираща, като орган на 
познанието, всъщност е 
само инструмент, който по-
мага за проявяването на 
интелектуалните феномени.

5. Фронемата като орган 
на разума не е автономна, 
а е заедно със своите състав-
ни части (фронеталните 
клетки) само посредник 
между нематериалния дух 
и външния свят. Човеш-
кият разум по същество е 
различен от разума на вис-
шите животни и от инстинк-
та на низшите животни.

Вие виждате от тоя типичен откъс из съчиненията 
на Хекел, че той не влиза в разбор на философските 
въпроси и не умее да противопостави материалистиче-
ската на идеалистическата теория на познанието. Той се 
надсмива над всички идеалистически, по-широко: над всич-
ки специално философски хитроумия от гледището на 
природознанието, като не допуска и мисъл, че е възможна 

* Ползувам се от френския превод: «Les merveilles de la vie», 
Paris. Schleicher. Tabl. I et XVI («Чудесата на живота», Париж, 
Шлайхер. Таблици I и XVI- Ред.).

348



Някаква друга теория на познанието освен естествено- 
историческия материализъм. Той се надсмива над фило-
софите от гледната точка на материалиста, без да вижда, 
че стои върху гледната точка на материалиста!

Понятна е безсилната злоба на философите против 
тоя всесилен материализъм. Ние приведохме по-горе от-
зива на «истинско-руския» «Лопатин. А ето ви отзива на 
г. Рудолф Вили, най-напредничавия «емпириокритик», 
непримиримо враждебен на идеализма (не се шегувайте!): 
«хаотическа смесица за някои естественоисторически за-
кони, например закона за запазването на енергията и 
др. т., с редица схоластически традиции относно субстан-
цията и нещото в себе си» («Gegen die Schulweisheit» 
S. 128).

Какво е разсърдило препочтения «най-нов позити-
вист»? Та как да се не сърди, когато той изведнъж е 
разбрал, че всички велики учения на неговия учител 
Авенариус — например, че мозъкът не е орган на ми-
сълта, че усещанията не са образи на външния свят, че 
материята («субстанцията») или «нещото в себе си» не е 
обективна реалност и т. н. — са от гледището на Хекел 
от край до край идеалистическо празнословие? Хекел не 
е казал това, защото той не се е занимавал с филосо-
фия и не се е запознал с «емпириокритицизма» като 
такъв. Но Р. Вили не може да не вижда, че сто хиляди 
читатели на Хекел означават сто хиляди храчки по адрес 
на Маховата и Авенариусовата философия. И Р. Вили 
предварително се изтрива — по лопатински. Защото 
същината на доводите на г. Лопатин и на г. Вили против 
всеки материализъм изобщо и против естествен оистор и- 
ческия материализъм по-специално е напълно еднаква. 
За нас, марксистите, разликата между г. Лопатин и 
г. Вили, Петцолд, Мах и К° не е по-голяма, отколкото 
разликата между протестантски и католишки богослови.

«Войната» против Хекел доказа, че тоя наш възглед 
съответствува на обективната реалност, т. е. на класо-
вата природа на съвременното общество и на неговите 
класови идейни тенденции.

Ето още един малък пример. Махистът Клайнпетер е 
превел от английски и немски език разпространеното в 
Америка съчинение на Карл Снайдер: «Картината на 
света от гледището на съвременното природознание» 
(«Das Weltbild der modernen Naturwissenschaft», Lpz.» 

349



1905). Това съчинение излага ясно и популярно цяла 
редица най-нови открития и във физиката, и в другите 
клонове на природознанието. И ето, махистът Клайн- 
петер е трябвало да снабди Снайдер с предговор с уговорки 
като тая, че гносеологията на Снайдер е «незадоволи-
телна» (S. V). В какво се състои работата? В това, че 
Снайдер нито за минута не допуска съмнение, че карти-
ната на света е картина на това, как материята се движи 
и как «материята мисли» (S. 228, I. с.). В следващия си 
труд «Машината на света» (Lond. and N. Y., 1907; Karl 
Snyder: «The World Machine») Снайдер казва, като на-
меква за посвещението на своята книга на паметта на 
Демокрит от Абдера, живял приблизително между 460— 
360 година преди Р. Хр.: «Демокрит е често наричан прао-
тец на материализма. 1ази философска школа е малко не на 
мода в наше време, но не ще е излишно да отбележим, 
че в действителност целият най-нов прогрес на нашите 
представи за света се е основавал върху предпоставките 
на материализма. Ако говорим откровено, материали-
стическите предпоставки (practically speaking) са просто 
неотстраними ((inescapable) в естественоисторическите 
изследвания» (р. 14U).

«Разбира се, ако ви харесва, можете да мечтаете за-
едно с доория епископ Беркли на темата, че всичко е 
мечта. Но колкото и да са приятни фокусите на възду-
шния идеализъм, все пак малко хора ще се намерят, 
които — при наи-различни възгледи върху проблемата за 
външния свят — биха се съмнявали, че те сами съще-
ствуват. Не е нужно много да се занимаваме с блуждае-
щите огънчета на разните Аз и He-Аз, за да се убедим, 
че като допускаме своето собствено съществуване, ние 
вече пускаме през шестте врати на нашите сетива цяла 
редица видимости. Хипотезата за мъглявите маси, тео-
рията за светлината като движение на етера, теорията за 
атомите и всички подобни на тях учения могат да бъдат 
обявени просто като удобни «работни хипотези»; но трябва 
да се напомни, че докато тези учения не са опровергани, 
те повече или по-малко стоят на същата тая основа, на 
която стои и хипотезата, че съществото, което вие, любезни 
читателю, наричате самия себе си, разглежда тези редове» 
(р. 31—32).

Представете си печалната участ на махиста', когато 
неговите любими изтънчени построения, които свеждат 

350



категориите на природознанието до прости работни хипо-
тези, се осмиват като глупост от начало до край от есте-
ствениците от двете страни на океана. Да се чудим ли, че 
Рудолф Вили в 1905 г. воюва против Демокрит като с 
жив враг, великолепно илюстрирайки с това партий- 
ността на философията и разкривайки отново и отново 
своята истинска позиция в тая партийна борба? «Разби-
ра се — пише той, — Демокрит няма понятие за това, че 
атомите и празното пространство са само фиктивни поня-
тия, които, като пособия, оказват просто услуги (blosse 
Handlangerdienste), приемани по съображение на целе-
съобразност, докато те са удобни за употреба. Демокрит 
не е бил толкова свободен, че да разбере това; но и нашите 
съвременни природоизследователи с редки изключения, 
също не са свободни. Вярата на стария Демокрит е вяра 
на нашите природоизследователи» (1, с.» S. 57).

Има от какво да изпаднеш в отчаяние! Напълно «по 
новому», «емпириокритически», доказаха, че и простран-
ството, и атомите са «работни хипотези», а естествениците 
се надсмиват над това берклианство и вървят след Хекел! 
Ние съвсем не сме идеалисти, това е клетва, ние само 
се трудим (заедно с идеалистите) да опровергаваме гносео-
логическата линия на Демокрит, трудим се вече повече 
от 2000 години — и все напразно! Не остава нищо друго 
на нашия вожд Ернст Мах, освен да посвети своя последен 
труд» равносметката на своя живот и на своята фило-
софия, «Познание и заблуждение», на Вилхелм Шупе, 
а в текста да отбележи със съжаление, че мнозинството 
от естествениците са материалисти и че на Хекел «ние 
също» съчувствуваме. . . за «свободомислието» (S. 14).

Тук той се е обрисувал цял, тоя идеолог на реакцион-
ното еснафство, вървящ подир черносогника В. Шупе и 
«съчувствуващ» на свободомислието на Хекел. Такива 
са всички те, хуманните филистери в Европа, с техните 
свободолюбиви симпатии и с идейното (и политическо, и 
икономическо) им пленявапе от вилхелмшупевци.*  Без- 
партийността във философията е само презряно прикрито 
лакейство пред идеализма и фидеизма.

* В белешките си против махизма Плеханов не се грижеше 
толкова за опровержението на Мах, колкото да нанесе фракционна 
вреда на болшевизма. За това дребнаво и мизерно използвана на 
коренните теоретични разногласия тон е вече заслужено нака-
зан — отдаете книжки на меншевиките махисти.113

351



Сравнете, в заключение, отзива за Хекел на Франц 
Меринг, на човека, който не само желае, но и умее да 
бъде марксист. Щом излязоха «Световните загадки», 
още в края на 1899 г., Меринг веднага посочи, че «съчи-
нението на Хекел и със слабите, и със силните си страни 
е забележително ценно с това, че може да помогне за 
изясняване на до известна степен забъркалите се в нашата 
партия възгледи върху това, какво е за нея, от една страна, 
историческият материализъм, от друга страна, истори-
ческият материализъм»*.  Недостатъкът на Хекел е, 
че той няма и понятие за историческия материализъм 
и стига до цяла редица крещящи нелепости и относно по-
литиката, и относно «монистическата религия» и т. н. 
и др. т. «Хекел е материалист и монист, но не истори-
чески, а естественоисторически материалист» (пак там).

«Нека прочете книгата на Хекел оня, който иска с 
ръце да напипа тая неспособност (на естественоисториче- 
ския материализъм да се справи с обществените въпроси), 
който иска да се проникне от съзнанието колко е необ-
ходимо да се разшири естественоисторическият материа-
лизъм до историческия материализъм, за да се направи 
наистина непреодолимо оръжие във великата освободи-
телна борба на човечеството.

«Но не само заради това трябва да се чете книгата 
на Хекел. Неговата необикновено слаба страна е свързана 
неразривно с неговата необикновено силна страна — с на-
гледното, ярко, съставящо несравнимо по-голямата — и 
по обем, и по значение — част на книгата изложение на 
развоя на природните науки през тоя (XIX) век, или, с 
други думи: изложение на победното шествие на есте- 
ственоисторическия материализъм.»**

* Fr. Mehring. «Die Wellrätsel», «Neue Zeit», 1899 — 1900, 
18, 1, 418 (Фр. Меринг. «Световните загадки», «Ново време», 1899— 
1900, 18. 1, 418. Ред.).

** Пак там, с. 419.



Заключение

Към оценката на емпириокритицизма марксистът тряб-
ва да пристъпва от четири гледни точки.

Първо и преди всичко, трябва да се сравнят теоре-
тическите основи на тази философия и на диалектическия 
материализъм. Такова сравнение, на което бяха посветени 
трите първи глави, показва по цялата линия на гносео-
логическите въпроси пълната реакционност на емпирио-
критицизма, който прикрива старите грешки на идеализ-
ма и агностицизма с нови извъртания, думички и хитро-
умия. Само при абсолютно невежество относно това, 
какво представлява философският материализъм изобщо 
и какво представлява диалектическият метод на Маркс 
и Енгелс, може да се говори за «съединение» на емпирио-
критицизма с марксизма.

Второ, необходимо е да се определи мястото на ем-
пириокритицизма като една твърде малка школичка от 
философи специалисти между останалите философски шко-
ли на съвременността. Започнали от Кант, и Мах, и Авена-
риус тръгнаха от него не към материализма, а в обратна 
посока, към Юм и към Беркли. Въобразявайки си, че 
«очиства опита» изобщо, Авенариус всъщност очистваше 
само агностицизма от кантианството. Цялата школа на 
Мах и Авенариус отива към идеализма все по-определено» 
в тясно единство с една от най-реакционните идеалисти-
чески школи, с така наречените иманенти.

Трето, трябва да се вземе под внимание несъмнената 
връзка на махизма с една школа в един клон от най-но-
вото природознание. На страната на материализма неиз-
менно стои огромното мнозинство от природоизследова-
телите както изобщо, така и в дадения специален клон, 
именно: във физиката. Под влиянието на рушенето на 
старите теории от великите открития през последните 
години, под влиянието на кризата в новата физика, която 
показва особено нагледно относителността на нашите 

23 В. И. Ленин, т. 3 353



знания, малцинството от новите физици се смъкнаха 
поради незнание на диалектиката през релативизма към 
идеализма. Модният физически идеализъм на наши дни 
е също такова реакционно и също такова кратковременно 
увлечение, както модният физиологически идеализъм от 
недалечното минало.

Четвърто, зад гносеологическата схоластика на емпи-
риокритицизма не може да не се види борбата на партиите 
във философията, борба, която в последна сметка из-
разява тенденциите и идеологията на враждебните класи 
в съвременното общество. Най-новата философия е също 
партийна, както и философията преди две хиляди години. 
По същината си, прикривана от гелертерско-шарлатан-
ски нови наименования или от плиткоумна безпартийност, 
борещите се партии са материализмът и идеализмът. По-
следният е само изтънчена, рафинирана форма на фидеиз-
ма, който стои във всеоръжие, разполага с грамадни 
организации и продължава неотклонно да въздействува 
върху масите, използвайки най-малкото колебание на 
философската мисъл. Обективната, класовата роля на 
емпириокритицизма изцяло се свежда към прислужни-
чество на фидеистите в тяхната борба против материа-
лизма изобщо и против историческия материализъм по- 
специално.



Добавка к ъ м § 1 на IV глава*

От коя страна Н. Г. Чернишевски пристъпваше 
към критика на кантианството?114

В първия параграф на четвъртата глава ’ ние пока-
захме подробно, че материалистите са критикували и 
критикуват Кант от диаметрално противоположна страна 
по отношение на тая, от която го критикуват Мах и Авена-
риус. Смятаме, че не е излишно да посочим тук, макар 
и накратко, гносеологическата позиция на великия руски 
хегелианец и материалист Н. Г. Чернишевски.

Малко след критиката на Кант от страна на немския 
ученик на Фойербах, Албрехт Pay, великият руски писа-
тел Н. Г. Чернишевски, също ученик на Фойербах, се 
опитва за пръв път да изложи своето отношение и към 
Фойербах, и към Кант. Н. Г. Чернишевски излиза в руска-
та литература още през 50-те години на миналия век като 
привърженик на Фойербах, но нашата цензура не му е 
позволявала дори да спомене името на Фойербах. В 1888 г. 
в предговора към предполагаемото трето издание на 
«Естетическите отношения на изкуството към действи-
телността» Н. Г. Чернишевски се опита открито да посочи 
Фойербах, но цензурата и в 1888 г. не допусна дори про-
стото позоваване на Фойербах! Предговорът видя бял 
свят едва в 1906 г.: вж т. X, ч. 2 от «Полное собрание сочи-
нений» на Н. Г. Чернишевски; стр. 190—197. В тоя 
предговор Н. Г. Чернишевски посвещава половина стра-
ничка на критика на Кант и на ония природоизследова-
тели, които в своите философски изводи вървят подир 
Кант.

Ето това забележително разсъждение на Н. Г. Черни-
шевски в 1888 г.

«Онези натуралисти, които си въобразяват, че са 
строители на всеобемащи теории, всъщност си остават 

* Вж. настоящия том стр.

355



ученици и обикновено слаби ученици на старите мисли 
тели, създали метафизически системи, и обикновено на 
мислители, системите на които бяха вече разрушени 
отчасти от Шелинг и окончателно от Хегел. Достатъчно 
е да напомним, че мнозинството от натуралистите, които 
се опитваха да изграждат широки теории за законите на 
дейността на човешката мисъл, повтарят метафизическата 
теория на Кант за субективността на нашето знание». . . 
(за сведение на объркалите всичко руски махисти: Чер- 
нишевски стои по-назад от Енгелс, доколкото той в 
своята терминология смесва противоположността между 
материализма и идеализма с противоположността между 
метафизического мислене и диалектического, но Черии- 
шевски стои напълно на равнището на Енгелс, доколкото 
той упреква Кант не за реализма, а за агностицизма и 
субективизма, не за допускането на «нещото в себе си», 
а за неумението да се изведе нашето знание от тоя обекти-
вен източник). . . «говорят според думите на Кант, че 
формите на нашето сетивно възприятие нямат сходство с 
формите на действителното съществуване на предмети-
те». . . (за сведение на объркалите всичко руски махи-
сти: критиката на Кант от Чернишевски е диаметрално 
противоположна на критиката на Кант от Мах—Авена-
риус и иманентите, защото за Чернишевски, както и за 
всеки материалист, формите на нашето сетивно възприятие 
имат сходство с формите на действителното, т. е. обектив-
но-реалното съществуване на предметите). . . «че поради 
това действително съществуващите предмети и техните 
действителни качества, действителните отношения помеж-
ду им са непознаваеми за нас». . . (за сведение на обър-
калите всичко руски махисти: за Чернишевски, както и 
за всеки материалист, предметите, т. е. — казано с пред-
взетия език на Кант — «нещата в себе си», действително 
съществуват и са напълно познаваеми за нас, познаваеми 
и в своето съществуване, и в своите качества, и в своите 
действителни отношения). . . «а ако биха били познаваеми, 
то пък не биха могли да бъдат предмет на нашето мислене, 
което влага целия материал на знанието във форми, 
съвсем различни от формите на действителното съще-
ствуване, че и самите закони на мисленето имат само су-
бективно значение». . . («за сведение на объркалите се 
махисти: за Чернишевски, както и за всеки материалист, 
законите на мисленето имат не само субективно значение, 

356



т. е. законите на мисленето отразяват формите на дей-
ствителното съществуване на предметите, напълно се 
схождат с тия форми, а не се различават от тях). . . «че 
в действителност няма нищо такова, което ни се пред-
ставя като връзка на причината с действието, защото 
няма нито предидущо, нито последващо, няма нито цяло 
нито части и така нататък, и така нататък».. . (За све-
дение на объркалите се махисти: за Чернишевски, както и 
за всеки материалист, в действителност съществува оно-
ва, което ни се представя като връзка на причината 
с действието, има обективна причинност или необходимост 
на природата). . . «Когато натуралистите престанат да 
говорят тая и подобни на нея метафизически глупости, 
те ще станат способни да изработват и вероятно ще из-
работят, въз основа на природознанието, система от по-
точни и пълни понятия, отколкото тези, които са изло-
жени от Фойербах». . . (За сведение на объркалите се 
махисти: Чернишевски нарича метафизическа глупост 
всякакви отстъпления от материализма, и към идеализма, 
и към агностицизма). . . «А засега най-добро изложение 
на научните понятия върху така наричаните основни 
въпроси на човешката любознателност си остава онова, 
което е направено от Фойербах» (стр. 195—1%). Основни 
въпроси на човешката любознателност Чернишевски на-
рича онова, което на съвременен език се нарича основни 
въпроси на теорията на познанието или на гносеологията. 
Чернишевски е единственият истински велик руски пи-
сател, който успява от 50-те години чак до 88-ата година 
да остане на равнището на цялостния философски мате-
риализъм и да отхвърли жалката глупост на неокантиан- 
ците, позитивистите, махистите и прочие забъркани глави. 
Но Чернишевски не успява, по-вярно: не е могъл поради 
изостаналостта на руския живот да се издигне до диалек-
тическия материализъхм на Маркс и Енгелс.
Написано през февруари—октомври В, И. Ленин

1908 е.; добавка кьм § I на IV Съчинения. Г. 14» с. 5—884»
глава — през март 1909 е.

Напечатано през май 1909 е.
в Москва в отделна книга
от Издателство в Звено»



Бележки

1 Книгата «Материализъм и емпириокритицизъм. Критически 
бележки върху една реакционна философия» е написана от В. И. 
Ленин през периода от февруари до октомври 1909 г. в Же-
нева и Лондон; издадена в Москва през май 1909 г. от издателство 
«Звено». Досега не са намерени ръкописът на книгата и подготви-
телните материали, свързани с нея.

Като непосредствен повод за написването на книгата послу-
жили излезлите през 1908 г. книги на руските махисти и особено 
сборникът статии от В. Базаров, А. Богданов, А. В. Луначарски, 
Я. А. Берман, О. И. Гелфонд, П. С. Юшкевич и С. А. Суворов под 
заглавие «Очерци по философията на марксизма», в който диа- 
лектическият материализъм е подложен на ревизия. «Сега изля-
зоха «Очерци по философията на марксизма» — пише В. И. Ленин 
до А. М. Горки на 12 (25) февруари 1908 г. — Аз прочетох всички 
статии освен суворовската (чета я) и при всяка статия просто бе-
снеех от негодувание. Не, това не е марксизъм! И нашите емпи- 
рнокритици, емпириомонисти и емпириосимволисти затъват в 
блатото» (Съч., т. 13, стр. 463). Ленин възнамерява още тогава да 
излезе с редица статии или със специална брошура против нео- 
юмистките и необерклианските ревизионисти, за което се говори 
в статията му «Марксизъм и ревизионизъм», написана от втората 
половина на март до началото на април 1908 г. (Вж. Съч., т. 15, 
стр. 17—29).

Едновременно с огромната работа, свързана с издаването 
на «Пролетарий» и другите партийни работи, Ленин усилено се 
занимава с философия: «чета по цял ден проклетите махисти» — 
пише той на Горки през април 1908 г. (Съч., т. 34, стр. 381). Ра-
ботата над книгата «Материализъм и емпириокритицизъм» върви 
бързо. На 30 юни (13 юли) 1908 г. В. И. Ленин съобщава на се-
стра си: «Поработих много над махистите и мисля, че съм раз-
критикувал всичките им (и на «емпириомонизма» също) неописуе-
ми пошлости» (Съч., т. 37, стр. 333). В края на септември рабо-
тата в основни линии е завършена. Пак тогава Ленин дава ръко-
писа на В. Ф. Горин (Галкин) да го прочете. От септември е и 
предговорът на книгата. След един месец, на 14 (27) октомври, 
В. И. Ленин пише на А. И. Улянова-Елизарова, че ръкописът на 
книгата е готов и моли да му се даде адрес, на който да го изпра-
ти. Анна Илинична съобщава на Ленин адреса на лекаря В. А. 
Левицки, техен близък познат, който живее в Подолск, и там 
Ленин се запознава с него през 1900 г., преди да замине в чуж-
бина. Адресантът получава ръкописа (около 200 страници) за-
пазен, за което сестрата съобщава на Ленин на 9 (22) ноември 
1908 г. Ленин пише «Добавка към § 1 на IV глава. От коя страна 
Н. Г. Чернишевски пристъпваше към критика на кантианството?» 
и бележката за книгата на Ерих Бехер «Философски предпостав-
ки на точното природознание», Ленин написва, след като за-

359



Вършва работата над ръкописа. Като изпраща «Добавката» на 
сестра си, Ленин подчертава, че смята «за извънредно важно да 
противопоставя на махистите Чернишевски» (пак там, стр. 372).

Книгата «Материализъм и емпирнокритицизъм» е резултат 
на огромна творческа научноизследователска работа, извършена 
от автора й в продължение на девет месеца. От писмото на Ленин 
до Горки от 12 (25) февруари 1908 г. е известно, че той написал 
голяма част от философския труд още през 1906 г.» когато се за-
познал с III книга на «Емпнриомонизъм» от А. Богданов. След 
като я прочел, тогава Ленин написал на Богданов «пнсъмце по 
философия в размер на три тетрадки. . . и бях почти намислил да 
ги отпечатам под заглавието «Заметки рядового марксиста о фи-
лософии», но не се реших» (Съч., т. 13, стр. 463). През февруари 
1908 г. Ленин изпраща в Петербург писмо, в което моли да наме-
рят философския му ръкопис. Не е известно дали той го е получил 
или не. «Отново започна да ме влече към «Заметки рядового марк-
систа о философии» — съобщава той на Горки — и започнах да 
ги пиша» (пак там).

В. И. Ленин работи над книгата «Материализъм и емпирио- 
критицизъм» главно в женевските библиотеки. Подтикван от же-
ланието да се запознае подробно със съвременната философска и 
природонаучна литература, през май 1908 г. той заминава за Лон-
дон, където около един месец работи в библиотеката на Британ-
ския музей. В Лениновото произведение са използвани над 200 
книги и статии от различни автори. Ленин отново препрочита 
много произведения на К*  Маркс и Ф. Енгелс и трудовете на 
Плеханов. Когато пише книгата, той се ползва от оригинални 
трудове на английски, френски и немски автори; повечето от 
източниците, приведени в книгата «Материализъм и емпирио- 
критицизъм», се отнасят към края на XIX и началото на XX век; 
но има позовавания и на по-ранни произведения, например на 
книгата на Г. Е. Шулце, издания от 1792 г., труда на И. Г. 
Фихте — 1801 г. и други. Наред с многотомните съчинения на 
Г. В. Ф. Хегел, Л. Фойербах, И. Г. Фихте и Н. Г. Чернишевски, 
в книгата се споменават и се цитират голямо количество отделни 
статии, публикувани в различни списания. Работейки над кни-
гата, Ленин чете всички главни произведения на основополож-
ниците на емпириокритицизма — Е. А1ах и Р. Авенариус, с 
отделни трудове на които той се запознава още през 1904 г. 
В книгата са приведени изказвания на други автори за филосо-
фията на Мах и Авенариус, използвана е най-новата за онзи 
период литература по природознание. Запазен е един екземпляр 
от книгата на Й. Дицген «Kleinere philosophische Schriften». Eine 
Auswahl» («Избрани малки философски работи») с бележки на 
В. И. Ленин (Вж. Полн. собр. соч., т. 29, стр. 365—454), които 
показват каква значителна работа е извършил Владимир Илич 
при изучаването на всеки източник.

През декември 1908 г. Ленин се премества от Женева в Па-
риж поради това, че там се прехвърля издаването на вестник 
«Пролетарий». В Париж Ленин работи до април 1909 г. над ко-
ректурите на книгата си.

От кореспонденцията на Владимир Илич с близките през 
1908—1909 г. се вижда, че издаването на книгата «Материализъм 
и емпирнокритицизъм» в Русия се осъществява с големи труд-

360



ности. Едни издателства след революцията през 1905 г. били 
закрити от царското правителство, други сами прекратили ра-
ботата в обстановката на реакция. Името на Ленин като най- 
последователен и революционен марксист било известно на 
цензурата, затова при условията на полицейските преследвания 
било трудно да се намери издател на философската му книга. 
Като изразява безпокойство за съдбата на книгата, на 14 (27) 
октомври 1908 г. Ленин пише на сестра си: «Имай предвид, че 
сега за мен хонорарът не е важен, т. е. съгласен съм да направя 
и отстъпки (каквито и да са) и да се отсрочи плащането до полу-
чаване приход от книгата — с една дума, за издателя няма да 
има никакви рискове. Относно цензурата също ще направя 
всички отстъпки, защото, общо взето, при мен безусловно всичко 
е легално и само отделни изрази са неудобни» (Съч., т. 37, 
стр. 338). В добавка към писмото е изразена молба да се сключи 
договор при всякакви условия, ако съществува и най-малка 
възможност.

Ленин се обръща към В. Д. Бонч-Бруевич, който работел в 
създаденото през 1907 г. издателство «Жизнь и знание», с молба 
да помогне за издаването на книгата. Но поради нестабилното 
тогава положение на издателството било много трудно то да из-
даде «Материализъм и емпнриокритицизъм». Поради финансови 
затруднения не подкрепя издаването на Лениновата книга н 
П. Г. Дауге, който издал няколко философски книги, включи-
телно и руския превод на писмата на К*  Маркс до Л. Кугелмап, 
под редакцията и с предговор от Ленин, трудове на Й. Дицген 
и други. Книгата на В. И. Ленин била приета от частното изда-
телство на Л. Крумбюгел «Звено». За това помогнал И. И. Сквор-
цов-Степанов, който взел активно участие в издаването на Ле-
ниновата книга. В. И. Ленин, който не се надявал много при 
създалите се условия книгата му да излезе скоро, се съгласил 
тя да се издаде от издателство «Звено» и в следващите писма до 
сестра си помолил да му изпращат коректурите, за да нанася 
поправки, допълнения и да предотвратява пропуски и грешки. 
Ленин помолил Анна Илинична по-бързо да сключи официален 
договор и да ускори издаването. «Ако може, в договора би тряб-
вало да се каже незабавно издаване» (пак там, стр. 346). В същото 
писмо Ленин съветва сестра си да сключи договора на негово 
име, за да се избегне привличането й под отговорност по законите 
за печата. Но все пак договорът бил сключен на името на А. И. 
Улянова-Елизарова и подписан от нея.

В непубликуваните спомени на Л. Крумбюгел, към когото се 
обърнал Институтът по марксизъм-ленинизъм при ЦК на КПСС 
през 1926, 1930, а след това през декември 1940 г., не е казано 
нищо определено за съдбата на Лениновия ръкопис. В тях се каз-
ва, че книжарницата и издателство «Звено» били посещавани 
често от известни професори и популярни писатели. Книгата 
на Ленин се е печатала в печатницата на А. С. Суверин. Според 
думите на издателя в ръкописа почти не били нанасяни измене-
ния. Тъй като Ленин предоставил правото на самия издател да 
решава въпроса, под какво име да издаде книгата, Крумбюгел 
от трите известни му дотогава псевдоними на Владимир Илич: 
Ленин, Тулин и Илин — се спрял на последния. Той обяснявал 
избора си с това, че с първите два псевдонима книгата можела

361



н да не излезе на бял свят. Една от статиите на Тулин вече била 
унищожена от цензурата («Икономическото съдържание на на- 
родннчеството и критиката срещу него в книгата на г. Струве»). 
А Илин бил най-известното име на книжния пазар и най-удобно 
за заобикаляне на цензурата. С това име били издадени сбор-
ниците «Аграрният въпрос», «За 12 години» и два пъти — кни-
гата «Развитие на капитализма в Русия».

В спомените си Крумбюгел отбелязва и настойчивостта на 
А. И. Улянова-Елизарова, която защищавала всичко, което се 
отнасяло до книгата «Материализъм и емпириокритицизъм», осо-
бено бързото й отпечатване. Както е известно, Ленин, който най- 
остро разкритикува в книгата «изтребителите» на марксизма, 
помолил сестра си да не смекчава формулировките и много трудно 
се съгласявал за някои изменения от цензурни съображения. За 
характера на отстъпките на В. И. Ленин във връзка с цензурата 
може да се съди от писмата му до А. И. Улянова-Елизарова. В 
писмо от 6 (19) декември 1908 г. Ленин подчертава: «На смекче-
ния по отношение на Базаров и Богданов съм съгласен; по отно-
шение на Юшкевич и Валентинов — не струва да се смекчава. 
Относно «фидеизма» и проч, се съгласявам само по принуждение, 
т. е. при ултимативното искане на издателя (пак там, стр. 
348). В писмо от 24 февруари (9 март) 1909 г. Ленин моли да 
не се смекчават изразите против Богданов и попщината на Лу- 
начарски, тъй като отношенията с тях са «напълно скъсани». 
В писмо от 8 (21) март той моли да не се изхвърля от пара-
графа за критиката на кантианството сравнението на махистите 
с пуришкевичевци.

В. И. Ленин извънредно внимателно чете колите, за което 
убедително свидетелствуват прилаганите към писмата до сестра 
му списъци с грешки и поправки, вслушва се в забележките на 
Анна Илинична, която коригирала, и я подканвал да бърза с 
издаването на книгата. В писмо до нея от 24 февруари (9 март) 
Ленин благодари на Скворцов-Степанов за съгласието му да по-
могне в коригирането на книгата и пише: «Най-важното за мен 
е книгата да излезе скоро» (пак там, стр. 363). За същото той 
пише на 26 март (8 април)' «. . .За мен е смърт, ако проточат 
книгата до 2-та половина на април» (пак там, стр. 380).

Книгата на В. И. Ленин «Материализъм и емпириокритици-
зъм» излиза от печат едва през май 1909 г. в тираж 2000 екзем-
пляра, от издаването й авторът е доволен.

На 4 (17) май 1909 г. В. И. Ленин изпраща един екземпляр от 
книгата «Материализъм и емпириокритицизъм» на Роза Люксем-
бург и моли да се отбележи излизането й в списание «Die Neue 
Zeit», което било направено (вж. «Die Neue Zeit», 1 Band, кн. 2, 
8 октомври 1909 г., стр. 64). Книгата била подарена и на И. И. 
Скворцов-Степанов, В. Ф. Горин (Галкин).

Книгата на Ленин «Материализъм и емпириокритицизъм» 
се посреща на нож от такива реакционни буржоазни философи 
като Булгаков, Илин и други, публикували в редица списания 
и вестници отрицателни рецензии. И ревизионистите начело с 
Богданов се обявяват в единен фронт с тях против книгата на 
Ленин.

По друг начин се отнасят към книгата на Ленин неговите 
съюзници в борбата против махистката ревизия на марксизма.

362



През юни 1909 г. В. В. Воровски пише на страниците на вестник 
«Одесское Обозрение», че «критиката на махизма от страна на 
Ленин. . . «представлява особена ценност за Русия, където цяла 
сепия I-да богдановци, базаровци, юшкевичевци, бермановци и 
К » отдръпнали се от историческия материализъм, внасят хаос 
в умовете на читателите и под формата иа марксизъм дават «нещо 
невероятно противоречиво, объркано и реакционно» и като се 
обявяват уж против Плеханов, всъщност се обявяват против 
Маркс и Енгелс». И други видни дейци на партията дават висока 
оценка за книгата «Материализъм и емпирнокритицизъм».

Според В. Ф. Горин (Галкин) Г. В. Плеханов дава положи-
телна оценка на книгата иа В. И. Ленин: «Белтов добре се отзова 
за нея, макар че той в нея силно е засегнат» (Централен партиен 
архив на Института по марксизъм-ленинизъм при ЦК на КПСС). 
Книгата на Ленин съдействува философските идеи на марксизма 
широко да се разпространят сред партийните маси и помага на 
партийния актив и прогресивните работници да овладяват диа-
лектическия и историческия материализъм.

След Октомврийската социалистическа революция книгата на 
Ленин се преиздава за пръв път през 1920 г. в тираж 30 хиляди 
екземпляра. В предговора към това издание, което освен с отдел-
ни поправки на текста не се различава от предишното, Ленин 
отбелязва, че той не е имал възможност да се запознае с послед-
ните произведения на Богданов, затова в края на книгата била 
поместена статията на В. И. Невски, която е насочена против 
реакционните възгледи на Богданов и дава критически обзор на 
писанията му.

Книгата на В. И. Ленин «Материализъм и емпириокрити- 
цнзъм» се разпространява масово в СССР и в чужбина. В СССР 
от 1917 до 1963 г. тя е издадена в общ тираж, който надхвърля 
5 милиона екземпляра. В чужбина това класическо произведение 
на В. И. Ленин е издадено на повече от 20 езика. — 5.

1 В писмо до А. И. Улянова-Елизарова от 26 октомври (8 ноем-
ври) 1908 г. В. И. Ленин пише: «. . .ако цензурните съображения 
се окажат много строги, би могло думата «попщина» навсякъде 
да се замени с думата «фидеизъм» с пояснение в бележка («фи- 
деизъм — учение, което поставя вярата на мястото на знанието 
или изобщо придава известно значение на вярата»). Пиша това, 
за да поясня характера на отстъпките, които съм готов да напра-
вя» (Съч., т. 37, стр. 341). В друго писмо до сестра си Ленин 
предлага думата «попщина» да се замени с думата «шаманство», 
на което тя отговаря: «Шаманство» вече е закъсняло. Но нима то 
е по-добро? » (пак там, стр.348—349). От текста на книгата «Мате-
риализъм и емпирнокритицизъм» се вижда, че стоящата първона-
чално в Лениновия ръкопис дума «попщина» била заменена с 
думата «фидеизъм», макар на някои места тя да е останала без 
поправки. Бележката, предложена от Ленин, била дадена в пър-
вото издание на книгата и се е запазила в следващите изда-
ния. — 6.

* Ленин има предвид така нареченото «богостроителство», враж-
дебно на марксизма религиозно-философско течение, което 
възниква през периода на реакцията сред част от партийните 
интелигенти, отдръпнали се от марксизма след поражението на 

363



революцията през 1905—1907 г. «Богостроителите» (А. В*  Луна-
чарски, В. Базаров и други) проповядват създаване на нова «со-
циалистическа» религия и се опитват да примирят марксизма с 
религията. Към тях по едно време се присъединил и А. М. Горки.

Съвещанието на разширената редакция на «Пролетарий» 
(1909) осъжда «богостроителството» и в специална резолюция 
заявява, че болшевишката фракция няма нищо общо «с подобно 
изопачаване на научния социализъм». Реакционната същност на 
«богостроителството» е разкрита от Ленин в труда «Материали-
зъм и емпириокритицизъм» и в писмата до Горки от февруари до 
април 1908 и от ноември—декември 1913 г. — 6.

4 В. И. Ленин изглежда има предвид коментарите на Ф. Ме-
ринг към статиите на К. Маркс и Ф. Енгелс из «Neue Rheinische 
Zeitung» («Нов рейнски вестник») и «Neue Rheinische Zeitung. 
Politisch-ökonomische Revue» — («Нов рейнски вестник. Полити- 
ко-икономически преглед») (вж. сборник «К*  Маркс и Ф. Енгелс 
през епохата на немската революция (1848—1850 г.)», 1926, 
стр. 3—86, 287—289, 293—307, 511—512). Коментирайки през 
1902 г. (т. е. след повече от 50 години) статиите на Маркс и Енгелс, 
Меринг отбелязва принципите, които не са се оправдали в хода 
на историческото развитие, по-специално въпроса за съдбата на 
славянските народи, влизащи в състава на Австрийската импе-
рия, и въпроса за темповете на развитие на революцията.

Общо взето «Нов рейнски вестник» — пише Меринг — ви-
наги е стоял на страната на големите културни народи, чиито 
интереси той с пазил по-грижливо, отколкото интересите на мал-
ките народности. За революционните години този възглед има 
пълно основание: ако чехи, хървати и други южнославянски 
народности са позволили да бъдат използвани като оръдия на 
хабсбургската контрареволюция, то не е имало никакво оправда-
ние те да предадат революцията. Но при все това благодарение 
на това субективно ясно пристрастие обективната правилност на 
историческата присъда на Маркс и Енгелс била подхвърлена на 
известно ограничение; сега никой няма да съди така повърхностно 
за бъдещето на южнославянските народности, както «Нов рейн-
ски вестник»» (пак там, стр. 77). Маркс и Енгелс оценяват 
значението на едно или друго национално движение в зависимост 
от ролята, която то играе в развитието на европейската рево-
люция; сто защо, както посочва Ленин, през епохата на револю-
цията от 1848—1849 г. делението на нациите на «реакционни» 
и «революционно-демократически», осъждането на първите и 
подкрепата на вторите е единствено правилната позиция (вж. 
Съч., т. 22, стр. 152—153). В статиите на «Нов рейнски вестник» 
по националния въпрос, автор на които, както се изяснило по- 
късно, бил Енгелс, се изказва възгледът, че влизащите в състава 
на Австрия славянски народи вече не били способни да играят 
прогресивна роля в хода на по-нататъшното историческо разви-
тие и са осъдени на гибел като самостоятелни народи; в тези 
статии едностранчиво се отразява процесът на покоряване на 
редица славянски народи от немците като прогресивен процес, 
свързан с разпространяването на културата и цивилизацията. 
Тези възгледи произтичат от погрешните представи за ролята 
на малките народи в историческия процес и са свързани стова, 

364



че опятът от националните движения на малките народи бил 
още сравнително малък, а марксистката разработка на национал-
ния въпрос се намирала в началния стадий.

Като засяга въпроса за темповете на развитието на револю-
цията, Меринг пише: «. . .Маркс си представяше темпа на исто-
рическото развитие, което той правилно опозна в неговите дви-
жещи сили, по-бърз, отколкото това се оказа в действител-
ност. . .» («К. Маркс и Ф. Енгелс през епохата на немската 
революция (1848—1850 г.)», стр. 83). На друго място той посочва 
отбелязаните вече по-рано от Енгелс напразни очаквания па-
рижкият пролетариат да въстане през февруари и да настъпи 
търговска криза през април 1850 г. За подобни «заблуждения» 
на Маркс и Енгелс Ленин пише: «Да, много грешаха и често гре-
шаха Маркс и Енгелс в определянето близостта на революцията, 
в надеждите за победа на революцията (напр., през 1848 г. в 
Германия), във вярата в близостта на германската «републи-
ка». . • Те грешаха в 1871 г., когато бяха заети с това «да вдигнат 
Южна Франция, за което те. . . жертвуваха и рискуваха всичко, 
което беше по силите на човека. . .» . . .Но такива грешки на 
гигантите на революционната м .съл, които вдигаха и вдигнаха 
пролетариата на целия свят над равнището на дребните, всеки-
дневни, евтини задачи — са хиляди пъти по-благородни, по- 
величествени и исторически по-ценни, по-правдиви, отколкото 
пошлата мъдрост на казионния либерализъм. . .» (Съч., т. 12, 
стр. 367). — 6.

• Статията на В. И. Невски «Диалектическият материализъм 
и философията на мъртвата реакция» била отпечатана през 
1920 г. под формата на приложение към второто издание па кни-
гата «Материализъм и емпириокритицизъм», както и в XIII том 
на второто и третото издание на Съчиненията на В.И. Ленин. — 8.

6 А. Богданов провъзгласява идеята за «пролетарската култура» 
още през 1909 г., разбирайки под това необходимост пролета-
риатът да изработи «собствена» култура, която да се противопо-
ставя на културата на миналото, и преди всичко — «собствена» 
философия, под формата на която се поднасяла ндеалистическата 
философия на самия Богданов. Богданов и привържениците му 
прокарвали идеята за «пролетарската култура» в организираните 
от тях школи за работниците на остров Капри (1909) и в гр. Бо- 
лоня (1910—1911). Формално целта на школите била да се про-
свещават пристигащите от Русия работници, а фактически те 
играели роля на фракционен антиболшевишки център; тяхното 
идейно-политическо направление означавало «. . . скъсване с 
марксизма и подченение на пролетариата на буржоазната идео-
логия и политика» (Съч., т. 16, стр. 275).

След Октомврийската социалистическа революция Богданов 
и неговите съмишленици избират за поле на дейността си така 
иаречените пролетарски културно-просветни организации (Про-
леткулт). Възникнал още през септември 1917 г. като независима 
активна работническа организация, Пролеткулт, чието ръковод-
ство било съсредоточено в ръцете на Богданов и неговите при-
върженици, продължавал и след революцията да отстоява своята 
«независимост» и по този начин противопоставял себе си на про-
летарската държава. Благодарение на това в Пролеткулт проннк- 

365



нали и започнали да оказват решаващо влияние буржоазни инте-
лигенти. След като получили удобна трибуна, главният идеолог 
на Пролеткулт Богданов и неговите съмишленици започнали 
активно да пропагандират антимарксисткитс възгледи и факти-
чески отричали значението на културното наследство на мина-
лото, стремели се чрез откъсване от живота «по лабораторен път» 
да създадат култура на пролетариата, който те противопоставили 
на останалите трудещи се и преди всичко на селяните. Като при-
знавал на думи марксизма, в действителност Богданов проповяд-
вал субективноидеалистическа, махистка философия.

В. И. Ленин води последователна борба против сепаратизма 
и сектантството на Пролеткулт, против антимаркспстките въз-
гледи на неговите идеолози. В статията «За пролетарската култу-
ра» Ленин пише: «Марксизмът си извоюва своето световноисто-
рическо значение като идеология на революционния пролетариат 
с това, че марксизмът съвсем не отхвърля извънредно ценните за-
воевания на буржоазната епоха, а, напротив, усвои и преработи 
всичко ценно в повече от двехнлядигодишното развитие на човеш-
ката мисъл и култура. Само по-нататъшната работа върху тази 
основа и в същата насока, одухотворявана от практическия опит 
на пролетарската диктатура като последна негова борба против 
всяка експлоатация, може да бъде призната за развитие на дей-
ствително пролетарската култура» (Съч., т. 31, стр. 317). През 
1920 г. ЦК на партията приема специално постановление дей-
ността на Пролеткулт да се подчини на Народния комисариат 
по просветата. От 20-те години организациите на Пролеткулт 
започват да западат; през 1932 г. Проелткулт прекратява съще-
ствуването си. — 8.

7 Позитивизмът като философско направление възниква във 
Франция през 30-те години на XIX век като реакция срещу 
френския материализъм и атеизъм от XVIII век. Неговият осно-
вател Огюст Конт отъждествява позитивизма с научното мислене, 
чиято основна задача е да описва и опростява връзките на дан-
ните от опита. Конт се обявява против теологията, ко същевре-
менно доказва необходимостта от снова религия»; той обявява 
за «метафизика» всяка теория, която признава съществуването 
и познаваемостта на обективната реалност, опитва се да докаже, 
че позитивизмът стои «по-високо» както от материализма, така и 
от идеализма. Имайки предвид тази характерна черта на позити-
визма, Ленин пише: «. . .това е жалка каша, презряна партия на 
средината във философията, която смесва по всеки отделен 
въпрос материалистическото и идеалистического направление» 
(настоящото издание, стр. ). Позитивизмът се разпространява 
широко в Англия, където най-големи негови представители са 
Джон Стюърт Мил и Хърбърт Спенсър. В трудовете на Мил 
ярко се проявява емпиризмът на позитивистката философия и 
отказването й от философското тълкуване на действителността. 
За да обоснове позитивизма, Спенсър привлича обширен природо-
научен материал; под влияние на дарвинизма той смята за най- 
висш закон от всичко съществуващо еволюцията, но я разбира 
метафизечески, отрича възможността за качествени скокове в 
природата и обществото, вижда универсалната цел на еволюцията 
в установяването на всеобщо «равновесие на сил,ите». В социо - 

366



е

9

10

логията Спенсър защищава реакционната, оправдаваща социал-
ното неравенство «органическа теория на обществото», според 
която всяка обществена група — по аналогия с органите на жи-
вото тяло — изпълнява строго определена функция. Основаните 
върху абстрактните формули на «прогреса», «на обществото 
изобщо» и др. т. социологически възгледи на Спенсър са враж-
дебни на научната теория на общественото развитие.

В началния период на развитието си позитивизмът е идео-
логия на либералната буржоазия и дава възможност към кла-
совите й интереси да се приспособи развитието на научното 
познание; през втората половина на XIX век той се разпростра-
нява доста широко в Европа и Америка, става една от формите 
на идеологическата борба на буржоазията против пролетариата 
и неговата философия.

По-нататъшното развитие на позитивизма е свързано с поя-
вяването на емпириокритицизма на Мах и Авенариус. За разлика 
от първите позитивисти махистите са по-открити субективни 
идеалисти от берклиански тип; едните и другите се обединяват от 
враждебността спрямо материализма, от стремежа да му се про-
тивопостави «свободната от метафизиката» (чети: от материа-
лизма) философия на «чистия опит». Ленин разкрива близостта 
на позитивизма с теологията, посочва, че «същината се състои в 
коренното различие на материализма от цялото широко течение 
на позитивизма, вътре в което се намират и Ог. Конт, и X. Спен-
сър, и Михайловски, и редица неокантианци, и Мах с Авенариус» 
(пак там, стр. 215).

Нов етап в развитието на позитивизма е неопозитивизмът, 
възникнал през 20-те години на XX век. Неопозитивистите обя-
вяват основния въпрос във философията за «псевдовъпрос», а 
задачата на философската наука свеждат до логическия анализ 
на езика. Сега неопозитивизмът е едно от най-разпростраиените 
направления във философията на империалистическата буржоа-
зия. — 9.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Избрани произведения в два тома, 
т. II, стр. 419—421. — 20.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Избрани произведения в два тома 
т. И, стр. 109—110. — 20.
Неокантианство — реакционно направление в буржоазната 
философия, което проповядва субективния идеализъм под лозунга 
за възраждане философията на Кант; възниква в средата на девет-
надесетия век в Германия, където през това време нараства 
интересът към кантианството. През 1865 г. излиза книгата на 
О. Либман «Кант и епигоните», всяка глава от която завършва 
с призива за връщане «назад към Кант»; Либман поставя зада-
чата да се поправи «основната грешка» на Кант — признаване на 
съществуването на «нещата в себе си». За възраждането на кан-
тианството спомагат трудовете на К- Фишер и Е. Целер; един от 
най-ранните представители на неокантианството е Ф. А. Ланге, 
който се опитва да използва физиологията, за да обоснове агно-
стицизма.

По-късно в неокантианството се образуват две основни шко-
ли: Марбургска (X. Коен, П. Наторп и др.) и Фрайбургска или 

367



Баденска (В. Винделбанд, Г. Рикерт и др.). Първата обосновава 
идеализма, като спекулира с успехите на природознанието осо-
бено с проникването на математическите методи във физиката; 
втората противопоставя обществените науки на природознанието, 
като доказва, че историческите явления са строго индивидуални 
и не се подчиняват на някаква закономерност. И двете школи 
подменят основния въпрос на философията с въпроса за логи-
ческите основания на науката. Като критикуват Кант «отдясно», 
неокантианците обявяват «нещото в себе си» за «пределно поня-
тие», към което се стреми познанието. Като отричат обективното 
съществуване на материалния свят, те смятат за предмет на по-
знанието не закономерностите на природата и обществото, а само 
явленията на съзнанието. За разлика от агностицизма на 
природоизследователите, агностицизмът на неокантианците не е 
«срамежлив материализъм», а разновидност на идеализма, утвър-
ждава безсилието на науката в познанието и изменението на 
действителността. Неокантианците се обявяват открито против 
марксизма и му противопоставят «етическия социализъм». В 
съответствие със своята теория на познанието те обявяват со-
циализма за «етически идеал» на човешкото общество, към 
който човечеството се стреми, но не е в състояние да го постигне. 
Тази «теория» на неокантианците била подхваната от ревизио- 
нистите начело с Е. Бернщайн, който издига лозунга «движе-
нието е всичко, крайната цел — нищо». Неокантианството е 
една от философските основи на II Интернационал. В Русия «ле-
галните марксисти» правят опити «да съчетаят» неокантианството 
с марксизма. Против неокантианската ревизия на марксизма се 
обявяват Г. В. Плеханов, П. Лафарг, Ф. Меринг. В. И. Ленин 
разкрива реакционната същност на неокантианството и посочва 
връзката му с другите направления на буржоазната философия 
(иманенти, махизъм, прагматизъм и т. и.).

Сега представителите на неокантианството се групират около 
издаващото се в Западна Германия (Кьолн) списание «Kantstu-
dien» («кантиански изследвания»). — 20.

11 «Die Neue Zeit» («Ново време») — теоретично списание 
на Германската социалдемократическа партия; излиза в Щутгарт 
от 1883 до 1923 г. Преди октомври 1917 г. се редактира от К. Ка- 
уцки, а след това —- от Г. Кунов. В «Die Neue Zeit» за пръв път ce 
публикуват някои произведения на К*  Маркс и Ф. Енгелс: 
«Критика на Готската програма» от К*  Маркс, «Към критиката 
на проекта на социалдемократическата програма от 1891 г.» 
от Ф. Енгелс и др. Енгелс постоянно помага със съвети на редак-
цията на списанието и често я критикува за допусканите в спи-
санието отклонения от марксизма. В «Die Neue Zeit» сътрудни-
чат нидни дейци на германското и международното работническо 
движение от края на XIX и началото на XX век: А. Бебел, 
В. Либкнехт, Р. Люксембург, Ф. Меринг, К*  Цеткин, П. Лафарг, 
Г. В, Плеханов и други. От втората половина на 90-те години, 
след смъртта на Енгелс, в списанието започват системно да се 
печатат статии на ревизионистите, между които и серията от 
статии на Е. Бернщайн «Проблеми на социализма», която откри-
ва похода на ревизионистите против марксизма. През годините 
на Първата световна война списанието заема центристка позиция 
и фактически поддържа социалшовинистите. — 20.

368



14 Енциклопедисти — група френски просветители от kVÜt 
век — философи, природоизследователи, публицисти, обединили 
се за издаването на «Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des 
sciences, des arts et des métiers» (1751 — 1780) («Енциклопедия 
или Тълковен речник на науките, изкуствата и занаятите»)« 
Неин организатор и ръководител е Дени Дидро, а негов най- 
близък помощник — Жан Лерон Даламбер. В издаването на 
«Енциклопедията» участвуват активно Пол Анри Холбах, Клод 
Адриан Хелвеций, Волтер, в първите томове сътрудничи Жан 
Жак Русо. «Енциклопедията» обединява широк кръг от специа-
листи н различните области на знанието, автори на статиите са 
природоизследователите Бюфон и Добантон, икономистите 
Тюрго и Кене, инженерът Буланже, лекарят Бартез, лесничеят 
Лероа поетът и философът Сен Ламбер и други. Голяма роля в 
издаването на «Енциклопедията» изиграва нейният фактически 
секретар Л. дьо Жокур. Сътрудниците на «Енциклопедията» се 
придържат към различни възгледи както в науката, така и в 
политиката; но тях ги обединява отрицателното отношение към 
феодализма и произвола на църквата, омразата кьм средновеков-
ната схоластика. Водеща роля сред енциклопедистите играят 
материалистите, които се обявяват активно против идеалисти- 
ческата философия. Енциклопедистите са идеолози на револю-
ционната буржоазия, те изиграват решаваща роля в идейната 
подютовка на буржоазната революция от края на XVIII век 
във Франция. «Френските материалисти — пише Енгелс — не 
ограничили своята критика само в областта на религията: те 
критикували всяка научна традиция, всяка политическа инсти-
туция на своето време. За да докажат възможността за всеобщо 
приложение на своята теория, те избрали най-краткия път: те 
смело я приложили върху всички обекти на знанието в оня ги-
гантски труд, от който те водят своето име в «Енциклопедията». 
По такъв начин материализмът в една или друга форма — като 
открит материализъм или като деизъм — станал мироглед на 
цялата образована младеж във Франция» (К. Маркс и Ф. Енгелс. 
Избрани произведения в два тома, т. II, стр. 117). — 23.

13 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 23, 35. — 29.

14 «Revue Nèo-Scolassique» («Неосхоластичен преглед») — 
богословско-философско списание, основано от католическото 
философско дружество в Лувен (Белгия); излиза от 1894 до 1909 г. 
под редакцията на кардинал Мерсие. Сега се издава под името 
«Revue Philosophique de Louvain» («Лувенски философски пре-
глед»). — 36.

15 «Der Kampf  («Борба») — месечно списание, орган на австрий-
ската социалдемокрация; излиза във Виена от 1907 до 1934 г., 
заема опортюнистическа, центристка позиция и я прикрива с 
леви фрази. Редактори на списанието са О. Бауер, А. Браун, 
К- Ренер, Ф. Адлер и други. — 40.

*

le «The International Sozialist Review» («Международен со-
циалистически преглед») — американско месечно ревизио- 
нистично списание; издава се в Чикаго от 1900 до 1918 г. — 40. 

24 В. И. Лепни, т. Р 369



i* «Vierleljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie» — («Трй- 
месечник на научната философия») — списание на емпирио- 
критиците (махистите); издава се в Лайпциг от 1876 до 1916 г. (от 
1902 г. под името «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philo-
sophie und Soziologie» («Тримесечния на научната философия и 
социология»)). Списанието е основано от Р. Авенариус, до 1896 п 
излиза под неговата редакция; след 1896 г. се издава при съдей-
ствието на Е. Мах. Сътрудници на списанието са В. Вунд, А. 
Рил, В. Шупе и други.

Лениновата оценка на списанието е дадена в настоящия 
том на стр. 313—314. — 45.

18 Спинсзизъм — система от възгледите на холандския философ- 
материалист от XVII век Бенедикт Спиноза, съгласно която 
всички неща са същност на проявление (модуси) на единна, уни-
версална субстанция, която е причина за самата себе си и тъж-
дествена с «бога, или природата». Същността на субстанцията се 
изразява в безбройни качества — атрибути, най-важните от 
които са пространствсността и мисленето. За форма на взаимната 
връзка на отделните явления в природата Спиноза смята причнн- 
ността и я разбира като непосредствено взаимодействие на телата, 
чиято първопричина е субстанцията. Действията на всички мо-
дуси на субстанцията, включително и на човека, са строго не-
обходими: представата за случайността възниква само поради 
непознаването съвкупността от всички действуващи причини. 
Доколкото мисленето е един от атрибутите на всеобщата субстан-
ция, дотолкова връзката н редът на идеите са принципно същите, 
както редът и връзката на нещата и възможностите за познаване 
на света от човека са безгранични. По същата причина от трите 
вида познание — сетивен, разсъдъчен и разумно-интуитивен — 
най-достоверен е последният, при който «нещото се възприема 
единствено чрез неговата същност или чрез опознаване на не»о*  
вата най близка причина» (Б. Спиноза. Избранные произведе-
ния, т. I, М., 1957, стр. 325). Този начин дава възможност на 
човека да опознае и своите собствени страсти и да стане техен 
господар; свободата на човека се състои в опознаването необхо-
димостта от природата и страстите на своята душа.

Спинозизмът е една от формите не само на материализма, но 
и на атеизма, тъй като той се отказва от представите за бога като 
за свръхестествено същество, което е сътворило света и го упра-
влява. Същевременно, като отъждествява бога и природата, той 
прави отстъпка на богословието. Това отстъпление, както и меха-
ническият характер на материализма на Спиноза, било обуслове-
но, от една страна, от равнището на знанията през онази епоха,от 
друга — от ограничеността на прогресивния характер на младата 
холандска буржоазия, чиито интереси изразявала философията 
на Спиноза. По-нататък около философското наследство на го-
лемия холандски мислител се разгръща остра идейна борба, 
която продължава и в наши дни.Като спекулира с исторически 
неизбежната ограниченост на възгледите на Спиноза, идеалисти- 
ческата философия изопачава материалистическата същност на 
спинозизма, който е важен етап в развитието на материалисти-
ческия мироглед. — 49.

18 « Philosophische Studien» («Философски изследвания») —

370



Списание с йдеалистйческо направление, посветено предимно на 
въпросите на психологията; издава се от В. Вунд в Лайпциг от 
1881 до 1903 г., от 1905 г. излиза под името «Psychologische Stu-
dien» («Психологически изследвания»). — 49.

10 Ф. Енгелс. «Лудвиг Фойербах и краят на класическата немска 
философия» (вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 369—

21 «Mind» («Мисъл») — списание с идеалистнческо направле-
ние, посветено на въпросите на философията и психологията; из-
дава се от 1876 г. в Лондон, сега — в Единбург; първият редактор 
на списанието бил професор К. Робъртсън. — 59.

22 Както се вижда от писмото на Ленин до А. И. Улянова—Елиза-
рова от 6 (19) декември 1908 г., първоначалният израз в ръко-
писа: «Луначарски дори си «измислил» божеице», бил смекчен 
поради цензурните условия. Във връзка с това Ленин пише: 
«Измислил боженце — ще трябва да се замени: ««измислил» 
си. . . е, да се изразим меко, религиозни понятия» или нещо 
подобно» (Съч., т. 37, стр. 349). — 67.

23 Вж. К. Маркс и Ф. Енгельс. Съч., т. 20, стр. 35. — 76.

24 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 283—284, 
274. — 76.

25 Ленин има предвид литературния образ, даден от И. С. Турге-
нев в стихотворението в проза «Житейско правило». — 77.

26 «Archiv für systematische Philosophie («Архив за си-
стематическа философия») — списание с идеалистнческо напра-
вление; издава се в Берлин от 1895 г. до 1931 г.; той е втори само-
стоятелен отдел на списание «Archiv für Philosophie» («Архив за 
философия») (вж. бележка 86). Първият редактор на списанието 
бил П. Наторп. От 1925 г. списанието започва да излиза под на-
именованието «Archiv für systematische Philosophie und Soziolo-
gie» («Архив за систематическа философия и социология»). — 83.

*

27 «Kanisiudien  («Кантиански изследвания») — немско фи-
лософско списание с идеалистнческо направление; орган на нео-
кантианците, основан от Г. Файхингер; излиза с прекъсвания от 
1897 до 1944 г. (Хамбург—Берлин—Кьолн). През 1954 г. списа-
нието възобновява издаването си. В списанието голямо място зае-
мат статиите, в които се коментира философията на Кант. Наред с 
неокантианците в него участвуват и представители на други идеа-
листически направления. — 83.

*

28 «Nature  («Природа») — седмично илюстровано природо-
научно списание; издава се в Лондон от 1869 г. — 84.
*

20 При подготовката за печат на първото издание на книгата 
«Материализъм и емпириокритицизъм» думите «no-честен лите-
ратурен противник» били заменени от А. И. Улянова-Елизарова 
с думите «по-принципен литературен противник». Ленин възра-
зява против тази поправка и на 27 февруари (12 март) 1909 г. пише 
до сестра си: «Моля те, не смекчавай нищо от местата против 

371



Богданов, Луначарски и К°. Невъзможно е Да de СМекнаВа. Ти СИ 
изхвърлила, че Чернов е «по-честен» противник от тях и това е 
много жалко. Получава се неточна отсенка. Няма съответствие в 
целия характер на моите обвинения. Цялата работа е там, че 
нашите махисти са нечестни, подло-страхливи врагове на марк-
сизма във философията» (Съч., т. 37, стр. 367). — 87.

30 Вж. К. Мауке н Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 282. — 89.

31. Ленин има предвид литературния образ из романа на И. С» 
Тургенев «Дим», тип на лъжеучен, буквоед. Характеристиката 
му е дадена в труда на В. И. Ленин «Аграрният въпрос и «кри-
тиците на Маркс»» (вж. Съч., т. 5, стр. 151). — 89.

32 Вж. Ф. Енгелс. «Лудвиг Фойербах и краят на класическата 
немска философия» (К» Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 
282). — 90.

33 Съобщението за изкуственото получаване на ализарин — орга-
ническо багрилно вещество, което дотогава се е получавало от 
зрелите корени на цветния брош — било направено на 11 януари 
1Ь69 г. от германските химици К. Гребе и К- Либерман на събра-
нието на Германското химическо дружество. За изходен продукт 
за синтезиране на ализарина послужил антраценът — вещество, 
което се съдържа в каменовъгления катран и се отделя от него 
при температура 270°—400°С. — 91.

34 К- Маркс. «Тезиси за Фойербах» (вж. К- Маркс и Ф. Енгелс- 
Съч., т. 3, стр. 3—4). 93.

36 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 22, стр. 294. — 97.

36 Ф. Енгелс. «Увод към английското издание» в труда «Развитие 
на социализма от утопия в наука» (вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. 
Съч., т. 22, стр. 294—295).— 100.

37 Вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 44. — 106.

38 В Централния партиен архив на Института по марксизъм - 
ленинизъм при ЦК на КПСС се пази екземпляр от книгата на 
Й. Дицген «Kleinere philosophische Schriften. Eine Auswahl». 
Stuttgart, Dietz, 1903 («Избрани малки философски произведе  
ния». Щутгарт, Дитц, 1903) с бележки от В. И. Ленин (вж. Поли, 
собр. соч., т. 29, стр. 365—454). В книгата влизат 7 статии, пу-
бликувани през 1870—1878 г. във вестниците «Volksstaat» («Ра-
ботническа държава») и «Vorwärts» («Напред»), както и излязлата 
през 1887 г. като отделна брошура работа «Streifzüge eines 
Sozialisten in das Gebiet der Ekrenntnistheorie» («Екскурсн па 
социалиста в областта на теорията на познанието»).

*

Значителна част от Лениновите бележки е направена през 
време на работата над книгата «Материализъм и емпириокрити- 
цизъм». Бележките представляват различни знаци, направени в 
текста и на полето на книгата, в редица случаи Ленин отбелязва 
правилните мисли на Дицген с буквата «а», а отстъпленията от 

372



диалектическия материализъм — с буквата «3»- С бележките 
си Ленин отделя дадената от Дицген характеристика па партий-
ността на философията, на отношението на философията и приро-
дознанието, на предмета на философията, основните философски 
категории, на въпроса за познаваемостта на света, оценка на 
Кант, Хегел, Фойербах, отношението към К. Маркс и Ф. Енгелс, 
войнствувашия атеизъм на Йосиф Дицген. Наред с това Ленин 
отбелязва объркването на Дицген във философските категории, 
неговия опит «да разшири» понятието материя, като включи в 
него «всички явления на действителността, следователно и на-
шата способност да познаваме» и т. н. — 110.

я® Католицизъм — едно от основните направления в християн-
ската религия, което се отличава с тълкуването от страна на ня-
кои догматици на вероучението и организацията на църквата, 
която се изгражда върху принципа на строгата централизация 
и йерархията; неин център е държавата Ватиканът, а глава — 
римският епископ — папата. В католицизма е «организиран 
човешкият опит» от периода на ранните стъпала на развитие 
на обществото, т. е. вярата във свръхестествените сили. Този 
«опит» в началото бил приспособяван от католическата църква 
към условията на феодалното общество, а след това — на капи-
талистическото. Във феодалното общество католицизмът бил 
най-главното средство за идеологическо поробване на трудещите 
се, което узаконявало феодалната експлоатация; католическата 
църква жестоко преследвала освободителните движения на на-
родните маси, които се проявявали — поради историческите 
условия — под формата на религиозни ереси. С развитието на 
капиталистическите отношения в Западна Европа католицизмът 
в редица страни загубил господству в ащото си положение, пози-
циите на католическата църква и папетвото били силно подко-
пани. Но с победата на буржоазията католицизмът свързва 
съдбата си с капитализма, започва активно да се бори против 
социалистическото движение, завоюва здрави позиции и полу-
чава подкрепа от реакционната буржоазия, включително и от 
некатолическата. Във феодалното общество католическата църк-
ва е най-големият феодал, в буржоазното тя става най-големнят 
капиталист.

Католицизмът винаги се е проявявал като непримирим враг 
на науката: през средновековието католическата църква преслед-
вала учението на Николай Коперник, осъдила Галилео Галилей, 
изгорила на кладата Джордано Бруно и много други прогре-
сивни мислители. В наше време официалната философия на като-
лицизма — иеотомизмът, възражда средновековната схоластика 
и я приспособява за защита на капитализма, опитва се «да при-
мири» най-важните открития на природознанието с религиозните 
догми, като защищава при това първенството на религията. 
На научния материалистически мироглед католицизмът противо-
поставя цяла система от религиозни възгледи за природата и 
обществото.

В капиталистическите страни съществува широка мрежа от 
масови католически организации и политически партии с по-
мощта на които католическата църква и Ватиканът въздействуват 
върху обществения живот, като отделят специално внимание на 

373



пропагандирането на религията сред работниците с цел те да се 
отвлекат от класовата борба. Космополитична по св*  ят * същност, 
тясно свързана с империалистическата буржоазия, католическата 
църква в капиталистическите страни е една от най-реакционнит^ 
организации на съвременността, нейният център — Ватиканът, 
активно сътрудничете с фашизма и провъзгласи за една от 
основните задачи на католическата църква борбата против ко-
мунизма. — 113.

40 Вж. Ф Енгелс. «Лудвиг Фойербах и краят на класическата 
немска философия! (К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 
282). - 116.

41 Скептицизъм — направление в ндеалистичсската философия, 
което проповядва съмнение във възможността да се опознае обек- 
тивнать реалност. В историята на философията скептицизмът е 
играл различна роля в зависимост от това, интересите на коя 
класа той е изразявал Като особена философска шксла скепти-
цизмът възниква през епохата на кризата на робовладелското 
общество в Древна Гърция през IV—III век преди н. е.: негов 
родоначалник е Пирон, най-пидни представители — Енезндем 
и Секст Емпирик. Привържениците на античния скептицизъм 
от сенсуалистическите предпоставки правели агностически из-
води. Като абсолютизират субективността на усещанията, скеп  
тиците призовават към въздържане от каквиго и да било спре»- 
делени съждения за нещата, смятат, че човек не може да излезе 
извън границите на усещанията си и да определи кое от тях е 
истинно. Те учат, че отказването от познанието води до безраз-
лично отношение към нещата, до освобождаване от съмненията 
и до постигане на спокойно състояние на душата («атараксия»). 
Античният скептицизъм е насочен срещу материалистическата 
линия в разьчтието на философията.

*

През епохата на Възраждането френските философи Мишел 
Монтен, Пиер Шарон и Пиер Бейл използват скептицизма за 
борба против средновековната схоластика и'църквата. Послед-
ният. според думите на Маркс, «разруши метафизиката с по-
мощта на скептицизма, като подготви по този начин почвата за 
усвояване на материализма и философията на здравия разум 
във Франция. Той възвести появяването на атеистичното об-
щество. . . » (К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 2, стр. 136). Блез 
Паскал, напротив, насочва скептицизма против рационалното 
познание и идва до основаната на чувството защита на християн-
ската р-лигия.

През XVIII век скептицизмът се възражда в агностицизма 
на Давид Юм и Имануил Кант, опит за модернизиране на антич-
ния скептицизъм' прави Готлиб Ернст Шулце (Енезидем). За 
ра°лика от внги’-нчя, нсзияг скептицизъм напълно определено 
з»явява, че научното познание е невъзможно Махистите. неокан-
тианците и други идеалистически философски школи от средата 
на’XIX и началото на XX век използват аргументацията на 
скептицизма. В. И. Ленин нарича модния буржоазен скепти-
цизъм «мъртва и умъртвяваща схоластика*  и посочва, че него-
вият класов смисъл се изразява в «отчаяние от възможността 
да се разглежда научно настоящето, отказ'от науката, стремеж 
към оплюване^на всякакви обобщения, към^криене от всякакви 

374



«закони» на историческото развитие. . . » (Съч.. т. 20, стр. 198)- 
В съвременната буржоазна философия скептицизмът служи на 
целите на борбата против последователния диалектикоматериа-
листически мироглед. — 120.
Епикуреизъм — учение на древногръцкия философ-материалист 
от IV—IIÎ век преди н. е. Епнкур и последователите му. За цел 
на философията епикуреизмът смята щастието на човека, изба*  
вянето му от страданият? и постигането на блаженство. Той 
учи, че философията е призвана да преодолява пречките които 
лежат на пътя към щастието: страха пред смъртта, предизвикан 
от непознаването на законите на природата и предизвикващ на 
свой ред вяра в свръхестествените, божествените сили.

Епикур подразделя философията си на физика, каноника 
(учение за познанието) и етика. Изходният пункт на физиката е 
признаването на материалното единство на света, «битието на 
нещата вън от съзнанието на човека и независимо от 
него» (В. И. Ленин. Съч., т. 38, стр. 288). Епикур учи, че в при-
родата съществуват само атоми и празнота, в която благодарение 
на теглото си те се движат от горе надолу. Падайки с равна ско-
рост, атомите се отклоняват от праволинейното движение, сблъс-
кват се, съединяват се помежду си и дават началото на образу-
ването на нещата. В докторската си дисертация «Разлика между 
натурфилософията на Демокрит и натурфилософията на Епикур» 
К. Маркс показва ролята, която играе отклонението на атомите 
а учението на Епикур, и посочва връзката на физиката с цен-
тралното понятие на епикурейската етика — с понятието инди-
видуална свобода (вж. К. Маркс и Ф. Энгельс. Из ранних про-
изведений, 1956, стр. 39—46). Епикур признава обективността 
на качествата на нещата, смята Вселената за безкрайна, разбира, 
че тя се управлява от естествени, а не от божествени закони. 
Той отрича безсмъртието и нематериалността на душата и смята, 
че тя представлява «извънредно тънко тяло, разсеяно по целия 
организъм». Учението за материалността на душата е тясно свър-
зано с атеизма на Епикур, който отрича намесата на боговете в 
делата на природата и човека.

В теорията на познанието Епикур е сенсуалист. Той предпо-
лага, че от нещата произлизат извънредно тънки образи, кои 
чрез сетивните органи проникват в душата на човека. Върху осно-
вата на сетивните възприятия на душата, в която паметта запазва 
само общите черти на образите» се формират понятията за нещата. 
За критерий на истината Епикур смята самите сетивни възприя-
тия, а източника на заблужденията той вижда в случайността 
на отделните усещания или в прибързаното образуване на съжде-
нията. Макар и в много наивна форма, Епнкур обяснява материа-
листически основните моменти на процеса на познанието.

В основата на епикурейската етика лежи учението за насла-
дата, в която тя вижда естествената цел на всички живи същества; 
за внеша наслада за човека Епикур смята дружбата и знанието, 
благодарение на които се постигат невъзмутимост на духа («ата-
раксия») и индивидуална свобода, независимост както от влияни-
ята на външния свят, така и от собствените страсти. Като изхож-
да от индивндуалистичната си етика, Епикур гледа на обществото 
като на съвкупност от отделни индивиди, всеки от които се стре» 
ми към наслаждавано, а всички заедно сс споразумяват‘да не си 
причиняват зло един на друг.

375



43

44

45

46

47

48

49

60

61

62

63

64

Епикуреиэмът широко се разпространява в Древна Гърция, 
негов пропагандатор в Древния Рим е философът-материалист 
Тит Лукреций Кар. Но последователите на епикуреизма от- 
висшите слоеве на робовладелското общество по-късно вулгари- 
зират учението на Епикур и го свеждат до проповядване на чув-
ствените наслади. Християнската църква напада епикуреизма, 
като го отъждествява с разврата. Епикуреиэмът повече от дру-
гите философски учения на древността е подлаган на нападки от 
страна на идеалистите, които изопачават учението на големия 
древногръцки материалист.

В определението на сенсуализма от Ленин Франк правилно 
смята епикуреизма за негова разновидност, но неправилно разли-
чава епикуреизма от обективния, материалистическия сенсуали- 
зъм. Като конспектира «Лекции по история на философията» 
от Хегел, който също не разбира и изопачава учението на Епи-
кур, Ленин посочва, че епикуреиэмът е една от формите на древ-
ногръцкия материализъм (Съч., т. 38, стр. 286—293). — 120.

Вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т 20, стр. 85,87—88.— 123.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч.. г. 20, стр. 91—92. — 124.

Вж. писмото на К. Маркс до Л. Кугелман от 5 декември 1868 г. 
(К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 32, сгр. 433). — 125.

В. И. Ленин има предвид труда на К- Маркс «Тезнси за Фойер-
бах» (1845) и на Ф. Енгелс «Лудвиг Фойербах и краят на класи-
ческата немска философия» (1888) и «Увод към английското изда-
ние» (1892) от труда «Развитие на социализма от утопия в наука» 
(вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 3, стр. 3—6; т. 21, стр. 
267—314; т. 22, стр. 285—310). — 127.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 3, стр. 3—4; т. 21, стр. 
282; т. 22, стр. 295. — 127.

tRevue de Philosophie*  («Философски преглед») — 
френско идеалистичсско списание, основано от Е. Пейоб; излиза 
в Париж от 1900 до 1939 г. — 140.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 22—24, 35. —147.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 299—300. — 147. 

tAnna’en der Naturphilosophie*  («Анали на натурфило- 
софнята») — списание с позитивистко направление; издава се от 
В. Оствалд в Лайпциг от 1901 г. до 1921 г. Между сътрудни-
ците на списанието били Е. Мах, П. Фолкман и други. — 156.

Вж. Ф. Енгелс. «Лудвиг Фойербах и краят на класическата 
немска философия» (К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 
280—282). — 156.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 44. — 164.

Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 52. — 167.

376



w «Natural Science*  («Природознание») — месечно списание с 
обзорен характер; издава се в Лондон от. 1892 до 1899 г. — 175.

м «The Philosophical Review» («Философски преглед») — 
американско списание с идеалистнческо направление, основано 
от Я- Г. Щурман; излиза от 1892 г. — 175.

87 В първото издание на книгата вместо думите «предизвикват 
не усмивка, а отвращение» било отпечатано: «предизвикват не 
само усмивка». След като преглежда коректурите, Ленин пред-
лага на А. И. Улянова-Елизарова това място да се поправи или 
да се посочи като печатна грешка. Поправката на Ленин е напе-
чатана в «Списък на най-важните печатни грешки», приложен 
към първото издание на книгата. — 179.

84 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 115- — 179.

68 «Субективен метод в социологията» — антинаучен идеали-
стически подход към историческия процес, който отрича обектив-
ните закономерности на общественото развитие, свежда ги до про-
изволната дейност на «бележитите личности». През 30—40-те го-
дини на XIX век привърженици на субективната школа в социо-
логията били младохегелнанците Б. Бауер, Д. Щраус, М. Щирнер 
и други, които обявяват народа за «некритическа маса», която 
следва сляпо «критически мислещите личности». В «Светото 
семейство», «Немската идеология» и други трудове К- Маркс 
и Ф. Енгелс критикуват задълбочено и всестранно възгледите 
на младохегелнанците. В Русия представители на субективния 
метод в социологията през втората половина на XIX век били 
либералните народници (П. Л. Лавров, II. К- Михайловски и 
др.), които отричат обективния характер на законите на разви-
тието на обществото и свеждат историята до дейността на отделни 
герои, «бележити личности». Субективистите «разсъждаваха 
именно така — пише В. И. Ленин през 1894 г., — че поради 
грамадната сложност на социалните явления и тяхното разно-
образие не може да се изучават тези явления, без да се отделят 
важните от неважните, и за такова отделяне е необходимо гле-
дището на «критически мислещата» и «нравствено развита» лич-
ност» (Съч., т. I, стр. 433—434). Субективният метод се използва 
широко от реакционната буржоазна философия, социология и 
история за фалшифициране закономерностите на общественото 
развитие, за борба против марксистко-ленинската теория.

След като разкрива пълната несъстоятелност на субективно- 
идсалистическото направление в социологията, марксизмът-лени-
низмът създава истински научно цялостно учение за развитието 
на човешкото общество, за решаващата роля на народните маси в 
историята и значението па дейността на отделната личност. —183.

80 Кадети — членове па конституционно-демократическата партия, 
водещата партия на либералпо-монархистката буржоазия в 
Русия. Партията на кадетите е създадена през октомври 1905 г.; 
в нея влизат представители на буржоазията, земеделски дейци 
измежду помешчиците н буржоазни интелигенти. Видни дейци на 
кадетите са П. Н. Милюков, С. А. Муромцев, В. А. Маклаков, 
А. И. Шингарев, П. Б. Струве, Ф. И. Родичев и др. За измамване 

377



на трудещите се маси кадетите си присвояват фалшивото наимено- 
вание «партия на народната свобода», фактически те не отиват по- 
нататък от искането за конституционна монархия. За своя главна 
цел кадетите смятат борбата с революционното движение и се 
стремят да разделят властта с царя и помешчиците-крепостници. 
През годините на Първата световна война кадетите поддържат 
активно завоевателната външна политика на царското правител-
ство. През периода на Февруарската буржоазнодемократична ре-
волюция те се стараят да спасят монархията. Заемайки ръко-
водно положение в буржоазното Временно правителство, каде-
тите водят антинародна, контрареволюционна политика, угодна 
на американо-англо-френските империалисти. След победата на 
Октомврийската социалистическа революция кадетите се проя-
вяват като непримирими врагове на съветската власт, участвуват 
активно във всички въоръжени контрареволюционнн акции и 
походи на интервентите. Намирайки се след разгрома на интер- 
вентите и белогвардейците в емиграция, кадетите не прекратяват 
своята антисъветска контрареволюционна дейност. — 191.

el Има се предвид опортюнистическото течение, което се създава 
в Германската социалдемократическа партия през втората по-
ловина на 70-те години на XIX век. Главни идеолози на това тече-
ние са К. Хьохберг, Е. Бернщайн, К. А. Шрам, които се нами-
рат под влияние на дюрингианството. Бернщайн и Л. Фирек — 
наред с И. Мост и др. — активно съдействуват за разпространя-
ване на еклектнческите възгледи на О. Дюринг в редовете на 
германската социалдемокрация. Хьохберг, който според израза 
на К. Маркс «се продаде» в партията благодарение на парите 
си, призовава социализмът да се направи «общочовешко» движе-
ние, основано върху «чувството за справедливост» както на 
потиснатите, така и на представителите на «висшите класи». 
По инициатива на Фирек в Берлин се създава «Мавритански 
клуб», в който господствува дюрингианството и който си поста-
вя за цел да приобщава «образовани лица» към «социализма», 
да се стреми към класово сътрудничество на работниците с бур-
жоазията. След като в Германия се въвежда изключителният 
закон против социалистите (1878), ръководителите на «Маври- 
танския клуб» се преместват в Цюрих и продължават опитите си 
да привличат буржоазията на страната на «социализма».

Опортюнистическият, антимарксисткият характер на групата 
на Хьохберг се проявява ярко по въпроса за създаването на цен-
трален орган на Германската социалдемократическа партия в

* Цюрих. Хьохберг и съмишлениците му смятат, че вестникът не 
трябва да провежда революционната политика на партията, че 
той трябва да се ограничи с абстрактно проповядване на социа-
листическите идеали. Партийното ръководство — А. Бебел, 
В. Либкнехт и др. — подценява опортюнистическата опасност, 
като фактически поверява на цюрихската група издаването на 
вестника.

През юли’1879 г. в редактираното от Хьохберг списание 
«Jahrbuch für?Sozi al Wissenschaft und Sozialpolitik» («Годишник 
на социалната наука и социалната политика») се публикува ста-
тията «Ретроспективен обзор на социалистическото движение в 
Германия», в която се осъжда революционната тактика на пар-

378



тията. Авторите на статията — Хьохберг, Шрам и Бернщайн — 
обвиняват партията, че тя е провокирала изключителния закон 
с нападките си срещу буржоазията, призовават към съюз с бур-
жоазията и подчиняваме на нея, като смятат, че работническата 
класа не е в състояние да постигне освобождението си със соб-
ствени сили. Тези опортюнистически, реформистки възгледи 
предизвикват остър протест от страна на К. Маркс и Ф, Енгелс, 
които основателно виждат в тях предателство на партията и през 
септември 1879 г. излизат със знаменитото «Циркулярно писмо» 
(вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч. т. 19, стр. 165—179). 
««Бясната» атака на Маркс — пише В. И. Ленин, като дава ха-
рактеристика на борбата на основоположниците на марксизма 
против опортюнизма — доведе до това, че опортюнистите отстъ-
пиха и. . . офейкаха. В писмото си от 19 ноември 1879 г. Маркс 
съобщава, че Хьохберг е отстранен от редакционната комисия, 
а всички влиятелни водачи на партията. Бебел, Либкнехт, Браке 
и до., са се отрекли от неговите идеи» (Съч., т. 12, стр. 355).

По-късно Хьохберг и Шрам се оттеглят от работническото 
движение. А пък Бернщайн, който временно се отказал от про-
повядването на опортюнизма, става един от лидерите на герман-
ската социалдемокрация. Но теоретичната обърканост и опортю- 
нистическата позиция, заета от Бернщайн в края на 70-те години, 
се оказват не случайни: след смъртта на Ф. Енгелс той открито 
ревизира марксизма и издига опортюнистическия лозунг «дви-
жението е всичко, крайната цел — нищо», който е доразвиване на 
основните принципи на статията от 1879 г. — 195.

и *Le  Socialiste*  («Социалист») — седмичен вестник; излиза о*  
1885 г. като теоретичен орган на Френската работническа пар-
тия, от 1902 г. е орган на Социалистическата партия на Франция, 
а от 1905 — на Френската социалистическа партия. Във вестника 
се печатат извадки от трудовете на К. Маркс и Ф. Енгелс, публи-
куват се статии и писма на видни дейци на фпенското и между- 
наподното оаботническо движение от края на XIX и началото на 
XX век: П. Лафарг, В. Либкнехт, К- Петкин, Г. В. Плеханов 
и’др.; вестникът е спрян’през 1915 г. — 196.

° Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 286. — 198.

64 В. И. Ленин има предвид трудовете на Ф. Енгелс «Лудвиг 
Фойербах и краят на класическата немска философия» (1888)*и  
«Увод към английското издание» (1892) в произведението «Раз-
витие на социализма от утопия в’наука» (вж. К- Маркс и Ф. Ен-
гелс. Съч., т. 21, стр. 281—282; т. 22, стр. 293—296. — 198.

вв Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 288. — 198.

м Вж. Ф.г Енгелс.'«Увод към английското издание» в произведе- 
■ нието «Развитие’на социализма от утопия в наука» (К. Маркс

и Ф. Енгелс. Съч., т. 22, стр. 293. — 200.

67 ^Zeitschrift für immanente Philosophie» («Списание на има- 

379



нентната философиям) — германско реакционно списание; изда-
ва се в Берлин от 1895 до 19ЭЭ г. под редакцията на М. Р. Кауф-
ман, с участието на В. Шупе и Р. Шуберт-Золдерн. — 204.

68 «L'Année Philosophique» («Философски годишник») — орган на 
френските «неокритицисти»; излиза в Париж от 1890 до 1913 г. 
под редакцията на Ф. Пильон. — 204.

60 Ленин има предвид фалшивото изявление на председателя на 
Министерския съвет П. А. Столипин, който отрича, че в пощите 
съществуват «черни кабинети» за цензуриране на кореспонден-
цията на подозрителните за царското правителство лица. — 213.

70 «Revue philosophique de la France et de l'étranger» («Преглед 
на френската и чуждестранната философия») — списание; основа-
но в Париж през 1876 г. от френския психолог Т. Рибо. —217.

71 Будизъм (по името на неговия легендарен основател Гаутама 
Буда, «Просветен») — една от пай-разпространените наред с 
християнството и исляма религии на съвременността. Възниква 
в Индия през VI век преди п. с. в периода, когато се появяват 
ранните държавни образувания, и е демократическо учение 
в сравнение с господствуващата религия на брахманизма; на 
деленето обществото на касти будизмът противопоставя идеята за 
равенство между хората, но за равенство само в смисъл на еднак-
ви за всички възможности за постигане па «спасение». Ранният 
будизъм избягва да отговаря на «метафизическнте» въпроси за 
същността на света, за разликата на душата от тялото и т. н., 
като отделя главно внимание на етичните проблеми. За същност 
на човешкия живот будизмът смята страданието, обусловено от 
чувствените влечения и непознаването на истината, а целта си 
вижда в избавянето на човека от страданията, в просветлението 
и постигането на висша мъдрост и вечно блаженство («нирвана»). 
Пътят, който води към «нирвана», е моралното самоусъвършеи- 
ствуване, обособяването от външния свят, непротивенето па 
злото с насилие и т. н. На ранния будизъм е присъща стихийната 
диалектика, представата за света като за съвкупност от процеси. 
За универсален закон на Вселената будизмът смята закона на 
причинно-следствената връзка, която той обаче интерпретира в 
религиозен аспект. Според будизма състоянието, в което човек 
се ражда, е обусловено от неговото поведение в миналите раж-
дания, добрите и лошите постъпки па човека влияят върху след-
ващите поколения. Това влияние се предава чрез някакви ду-
ховни и материални елементи («дхарми»), от комбинациите на 
които се състоели всички неща. По-късно се развиват предимно 
такива страни на будизма като агностицизма, песимизма, от-
казването от активна дейност, учението за непротивене на злото 
с насилие и т. н. Стихийната диалектика се превръща в релати-
визъм, в «теория на моменталността», съгласно която нещата 
като такива съществуват в продължение само на един «неделим 
момент» от време.

Различните школи на будизма се разпространяват широко 
в Цейлон, в Бирма, Китай, Япония и други източни страни. 
През XIX век будизмът оказва влияние върху редица философи 
от Западна Европа и САЩ (А. Шопенхауер, Е. Хартман, А. Берг- 

380



бън й Други), който използват отделни страни на будизма за бйой- 
та реакционна и субективноидеалистическа философия. — 217.

73 «The Monist» («Монист») — американско философско списание 
с ндеалистическо направление; издава се от П. Карус. Списание-
то излиза в Чикаго от 1890 до 1936 г. — 217.

73 «The Open Court  («Открита трибуна») — списание с религиозно 
направление; издава се в Чикаго от 1887 до 1936 г. — 217.

*

74 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 324—326. —217.
75 През 1892 г. в Женева излиза първото руско издание на произве-

дението на Ф. Енгелс «Лудвиг Фойербах и краят на класиче-
ската немска философия» в превод, с предговор и бележки от 
Г. В. Плеханов. Като коментира дадената от Ф. Енгелс формули-
ровка на основния въпрос на философията и характеристика на 
агностицизма, Плеханов критически излага теорията на позна-
нието на редица направления на идеалистическата философия 
(Юм, Кант, неокантианци и др.) и им противопоставя материали-
стическата теория на познанието. При това той допуска грешка, 
като казва: «Нашите усещания са своего рода йероглифи, които 
довеждат до нас онова, което става в действителността. Йерогли-
фите не приличат на събитията, които те предават. Но те могат 
напълно вярно да предават както самите събития, така — и това 
е главното — и онези отношения, които съществуват между тях» 
(Г. В. Плеханов. Избранные философские произведения, т. I, 
М., 1956, стр. 501). През 1905 г. в бележки към второто издание 
на труда на Енгелс Плеханов признава, че се «изразявал не 
съвсем точно» (пактам, стр. 481). Макар и да няма терминологи-
чен характер, грешката на Плеханов е отстъпка по отношение 
на агностицизма и показва, че той недостатгчло задълбочено 
разбира диалектическия процес на познанието. — 226.

70 «Archiv für Philosophie» («Архив по философия») — 
германско философско списание с ндеалистическо направление, 
орган на неокантнанците и махистите; излиза в Берлин от 1895 
до 1931 г. в две паралелни издания: първо — «Archiv für Geschich-
te der Philosophie» («Архив по история на философията») под ре-
дакцията на Л. Щайн и второто — «Archiv für systematische Philo-
sophie» («Архив по систематическа философия») под редакцията 
на П. Наторп. От 1925 г. списанието започва да излиза под името 
«Archiv für Philosophie und Soziologie» («Архив по философия и 
социология»). — 230.

77 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 286. — 233.

78 В. И. Ленин има предвид «Писма на Карл Маркс до члена на 
Интернационала Кугелман» (СПБ), 1907 (вж. К  Маркс и Ф. Ен-
гелс. Съч., т. V 32, стр. 483). — 240

*

79 Откриването на хикс-лъчит?, лъчите на Бекерел и радия слага 
началото на развитието на атомната физика.

Хикс-лъчите (Х-лъчи, рентгенови лъчи) — електромагнитно 
излъчване на къси вълни, което прониква през среди, непрозрач-

381



НИ да видима светлина. Хнкс-лъчите са открити от гёрМанскЙЯ 
физик В. К. Рьонтген през декември 1895 г.; пак той описва ос-
новните свойства на новия вид излъчване, чиято същност била 
разкрита по-късно.

През 1896 г. френският физик А. А. Бекерел, като изучава 
действието на различните луминесциращи вещества върху фото-
графска лента, открива, че урановата сол действува върху фото-
лентата в тъмнината дори без предварително облъчване. По-
нататъшните опити на Бекерел показват, че това действие е 
предизвикано от нов вид излъчване, различно от рентгеновото.

С изследването на новото излъчване се заемат Пиер Кюри и 
Мария Склодовска-Кюри, които установяват, че то е неизвестно 
дотогава свойство на веществото,което те наричат радиоактивност. 
В резултат на опитите Пиер и Мария Кюри откриват два нови 
радиоактивни елемента: полоний и радий (1898). По-нататък се 
установява, че лъчите на Бекерел се състоят от три компонента 
(алфа, бета и гама-лъчи). — 244.

80 Това откритие е направено от Дж. К. Максуел. Като обобщава 
опитите на М. Фарадей по изучаване на електромагнитните явле-
ния, той създава теорията за електромагнитното поле, от която 
следва, че измененията на електромагнитното поле се разпро-
страняват със скоростта на светлината. Въз основа на изследва-
нията си Максуел през 1865 г. прави заключение, че светлината 
представлява електромагнитни колебания. Теорията на Максуел 
е експериментално потвърдена през 1886—1889 г. от X. Херц, 
който доказва съществуването на електромагнитните вълни.—244.

81 При изучаване явлението радиоактивност се откриват особен 
род излъчвания: алфа, бета и гама лъчи. През 1903 г. Е. Резер-
форд и Ф. Соди предполагат, че радиоактивността представлява 
самопроизволно превръщане на едни химически елементи в други. 
Това предположение скоро се потвърждава от У. Рамзей и Ф. Со-
ди, които откриват хелий сред продуктите на радиоактивното 
разпадане на радона (1903). След това се установява, че хелият се 
образува при разпадането на радия и другите радиоактивни еле-
менти, притежаващи алфа-радиоактивност. Образуването на хе-
лия при разпадането на радиоактивните елементи послужва като 
важен аргумент в полза на теорията на радиоактивните превръ-
щания. Този факт би могъл да се обясни напълно само като се 
предположи, че алфа-лъчите представляват ядра на атомите на 
хелия, което се потвърждава през 1909 г. от опитите на Е. Ре-
зерфорд и Т. Ройдс. — 245.

82 В. И. Ленин използва понятието етер, общоприето във физи-
ката още в началото на XX век. Идеята за етера като особена 
материална среда, която запълва цялото пространство и е носител 
на светлина, притегателни сили и т. и., се провъзгласява през 
XVII век. По-късно, за да се обяснят различните явления, се 
въвеждат понятия за различни независими един от друг видове 
етер (електрически, магнитен и др.). Най-голямо развитие във 
връзка с успехите на вълновата теория на светлината получава 
понятието светлинен етер (X. Хюйгенс, О. Френел и др.); по-на-
татък възниква хипотезата за единния етер. Но според развитие- 

382



fô на науката йонятието etep влиза в противоречие е йовйтё 
факти. Несъстоятелността на хипотезата за етера като универ-
сална механическа среда се доказва от теорията на относител-
ността; рационалните моменти, съдържащи се в хипотезата за 
етера, намират отражение в квантовата теория на полето (по-
нятието вакуум). — 245.

83 В. И. Ленин неведнъж посочва ограничения характер на кри-
тиката на махизма от страна на Г. В. Плеханов. През 1905 г. 
във връзка с неговия предговор към второто руско издание на 
труда на Ф. Енгелс «Лудвиг Фойербах и краят на класическата 
немска философия» Ленин пише: «Колко са дребни неговите на-
падки и «убождания» против махистите! За мен те са толкова 
по-досадни, че фактически критиката на Плеханов срещу Мах 
мн се струва правилна» (Ленинский сборник XXVI, стр. 21). 
През 1907—1908 г. в трудовете «Основни въпроси на марксиз-
ма», «Materialismus militans» и др. Плеханов критикува махизма 
и привържениците му в Русия (Богданов, Луначарскн и др.) 
и посочва несъстоятелността на опитите им да съединят марк-
сизма със субективноидеалистнческата философия на Мах и 
Авенариус. При това Плеханов «не се грижеше толкова за опро-
вержението на Мах, колкото да нанесе фракционна вреда на 
болшевизма» (настоящия том, стр. 368).

Борбата на Плеханов против махизма изиграва положителна 
роля в защитата на марксистката философия от нападките на 
ревизионистите. Но той не дава задълбочен теоретичен анализ на 
емпириокритицизма, не разкрива непосредствената връзка на 
махизма и кризата в природознанието и се ограничава с критика 
на идеалистнческата гносеология на отделните му представи-
тели. — 245.

84 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 284—245.

86 Вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 60. — 246

88 Дадената от А. Поанкаре и приведена от В. И. Ленин характе-
ристика на понятието маса съответствува на равнището на раз-
витието на физиката по онова време. Последвалото след откри-
ването на електрона развитие на електронната теория довежда 
до възможността да се обясни същността на масата на електрона. 
Дж. Дж. Томсън издига хипотезата, според която собствената 
маса на електрона е обусловена от енергията на неговото елек-
тромагнитно поле (т. е. инерцията на електрона е задължена на 
инерцията на полето); въвежда се понятието електромагнитна 
маса на електрона, която се оказва зависеща от скоростта на 
движението му; а механическата маса на електрона, както и 
всяка друга частица, се смята за неизменна. Наличието на меха-
ническата маса трябвало да се открие чрез опити по изследването 
зависимостта на електромагнитната маса на електрона от ско-
ростта. Но тези опити, поставени през 1901 —1902 г. от В. Кауф-
ман, неочаквано показват, че електронът се проявява така, 
сякаш цялата'Му маса е електромагнитна. Оттук се прави изво-
дът за изчезването на механическата маса на електрона, която 
по-рано се смятала за неотнимаемо свойство на материята. Това 
стоятелство послужва като повод за различни философски спеку- 

383



Ладии, заявявания за «изчезване на Материята», неоснователност-
та на които доказва В. И. Ленин. По-нататъшното развитие на 
физиката (теория на относителността) показва, че механическата 
маса също зависи от скоростта на движението и че масата на 
електрона не може изцяло да се сведе до електромагнитната 
маса. — 247.

87 tL'Année Psychologique» («Психологически годишник») — 
орган на групата на френските буржоазни психолози-идеалисти; 
излиза в Париж от 1Ь94 г. Отначало се издава от А. Бине, а по- 
късно — от А. Пиерон. — 252.

88 Положителен електрон във физиката в края на XIX и нача-
лото на XX век наричат частицата, която носи елементарен 
заряд от положително електричество. Съществуването на поло-
жителен електрон в съвременното разбиране (позитрон) е пред-
сказано през 1У20 г. от английския физик П. А. М. Дирак; през 
1932 г. американският физик К. Андерсън открива позитрона в 
състава на космическите лъчи. — 254.

Представата за сложността на атома възниква в края на XIX век 
в резултат на откриването на периодичната система на елемен-
тите от Д. И. Менделеев, на електромагнитната същност на 
светлината, електрона и явлението радиоактивност. Предлагат 
се няколко модела на атома. В. И. Ленин разглежда като най. 
вероятен планетарния модел на атома, идеята за който под фор-
мата на догадка се изказва в края на Х1Х век. Той получава 
експериментално потвърждение в опитите на Е. Резерфорд, който 
изследва минаването на алфа частиците (положително заредените 
ядра на хелия) през различните вещества и стига до извода, че 
положителният заряд е съсредоточен в центъра па атома и заема 
много малка част от обема му. През 1911 г той предлага модел, 
съгласно който в центъра на атома се намира положително заре-
дено ядро с маса, почти равна на цялата маса на атома а около 
ядрото по различни орбити — подобно на планетите от Слънче-
вата система — сс въртят електрони, но този модел не могъл 
да обясни стабилността i-a аюма Пьр->нят ycnuuni. опит за 
създаване на теория за строежа на атома се базира на модела на 
Резерфорд и е свързан с въвеждането на така наречените кван-
тови иостулати на Н. Бор (1913). Съласнг та<и първа квантова 
теория за атома, електронът се движи по една от «стабилните» 
орбити (съответствуващи на определени дискретни значения на 
енергията) без излъчване; излъчването или поглъщането от 
атома на определена порция енергия става само при премина-
ването на електрона от една орбита в друга.

По-нататъшното развитие на физиката обогатява предста-
вата за строежа на атома. Извънредно важна роля при това 
изиграва предсказването от Л. дьо Бройл на вълновите свойства 
на микрообектите и последвалото след това създаване на кван-
тована механика от Е. [Ьрьодингер, В. Хайзенберг и др.Съгласно 
съвременните представи ядрото на атома е обкръжено с облак от 
електрони, намиращи се в различни орбити, на които съответ- 
ствуват определени значения на енергията, и образуващи заедно 
с ядрото единна взаимно свързана система.

384



В хода на развитието на физиката се изяснява, че ядрото на 
атома се състои от «елементарни частици» — »уклони (протони и 
неутрони); в електрона освен масата и заряда, които са известни 
още в началото на XX век,били открити нови свойства и възмож-
ност за превръщането му в други частици. Наред с електрона се 
откриват редица нови различни по свойства «елементарни» ча-
стици (фотони, протони, неутрони, неутрино, различни видове 
мезони и хиперони). Откриват се също частици, някои характе-
ристики на които съвпадат със съответните характеристики на 
известните по-рано «елементарни» частици, а други са равни на 
тях по големина, но противоположни по знак (античастици).

Прогресът в опознаването на строежа на веществото довежда 
до овладяването на ядрените процеси от човека, до използването 
на ядрената енергия, което означава началото на новата техни-
ческа революция, която има огромно значение за бъдещето на 
цялото човечество. — 254.

80 «Revue générale des sciences pures et appliqués» («Общ пре-
глед на теоретичните и приложните науки») — списание, в което 
се печатат природонаучни статии; излиза в Париж от 1890 г.; 
основател на списанието е Л. Оливне. — 254.

91 Изглежда, че се има предвид механическата маса, която в кла-
сическата физика се смята за вечно и неизменно свойство на 
материята. — 255.

92 Неовитализъм — идеалистическо направление в биологията, 
възникнало в края на XIX век като реакция срещу материали-
стическия мироглед, срещу дарвинизма. Неговите представители 
(В. Ру, Г. Дриш, Я. Икскюл и др.) възраждат антинаучните въз-
гледи на витализма и се опитват да обяснят жизнените явления н 
целесъобразността на живите организми с действията на особени 
нематериални фактори («жизнена сила», «ентелехия» и т. н.) и 
по този начин принципно да отделят живата природа от неживата. 
Несъстоятелността и антинаучният характер на неовитализма са 
посочени в трудовете на биолозите-материалистн (Е. Хекел, 
К. А. Тимирязев, И. П. Павлов и др.). — 271.

83 «Вопросы Философии и Психологии» — списание с идеалисти-
ческо направление; основано от професор Н. Я  Грот; издава 
се в Москва от ноември 1889 до април 1918 г. (от 1894 г. — от 
Московското психологическо дружество). В списанието се печа-
тат статии по философия, психология, логика, етика, естетика, 
критически бележки и разбори на ученията и съчиненията на 
западноевропейските философи и психолози, прегледи на фи-
лософски книги и чуждестранни философски списания и други 
материали. През 90-те години в него участвуват «легалните 
марксисти» П. Б. Струве, С. Н. Булгаков, а през годините на 
реакцията — А. Богданов и други махисти. От 1894 г. списа-
нието излиза под редакцията на Л. М. Лопатин. — 295.

*

84 «Съюз на руския народ» — крайно реакционна, черносотни- 
ческа организация на монархистите; образува се през октомври 
1905 г. в Петербург за борба срещу революционното движение.

25 В. VI. Ленин, т. з 386



«Съюзът» обединява реакционните помешчици, едрите домопри- 
тежатели, търговците, полицейските чинове, духовенството, 
градските еснафи, кулаците, декласирани и криминални еле-
менти. Начело на «Съюза» са В. А. Бобрински, А. И. Дубровин, 
П. А. Крушеван, Н. Е. Марков 2-ри, В. М. Пуришкевич и др. 
Печатни органи на «Съюза» са вестниците «Русское Знамя», 
«Объединение» и «Гроза». Филиали на« Съюза» били открити в 
много градове на Русия.

«Съюзът» защищава непоклатимостта на царското самодър- 
жавие, запазването на полукрепостническото помешчическо сто-
панство и дворянскнте привилегии. Негов програмен лозунг е 
монархическият националистически лозунг от времето на крепо- 
стното право — «православие, самодържавие, народност». За 
главен метод в борбата против революцията «Съюзът» избира 
погромите и убийствата. Неговите членове при съдействието и 
безотговорността на полицията открито и безнаказано унищожа-
ват и убиват из засада прогресивни революционни работници и 
представители на демократически настроената интелигенция, 
разпръскват и откриват огън срещу митинги, организират еврей-
ски погроми и преследват бясно неруските националности.

След разпущането на II Дума «Съюзът» се разпада на 2 орга-
низации: «Палата на Михаил Архангел» начело с Пуришкевич, 
която се обявява за използване на III Дума за контрареволюцион- 
ни цели, и фактически «Съюз на руския народ» начело с Дубро-
вин, който продължава тактиката на открития терор. И двете 
черносотнически организации били ликвидирани през време на 
Февруарската буржоазнодемократическа революция от 1917 г. 
След Октомврийската социалистическа революция бившите чле-
нове на тези организации вземат активно участие в контрарево- 
люционните бунтове и заговори против съветската власт. —295.

96 «Русское Богатство» — месечно списание, което излиза от 
1876 до 1918 г. в Петербург. От началото на 90-те години преми-
нава в ръцете на либералните народници начело с Н. К- Ми- 
хайловски. Около «Русское Богатство» се групират публицисти, 
които по-късно стават видни членове на партиите на есерите. 
«народните социалисти» и трудовите групи в Държавните думи. 
През 1906 г. списанието става орган на полукадетската Трудова 
народносоциалистическа партия (енеси). — 310.

98 Думите «wer den Feind. . .», които представляват перифрази-
ране на двустишието на Йохан Волфганг Гьоте, са взети от Ленин 
от романа на И. С. Тургенев «Целина». — 313.

97 Има се предвид предговорът към труда на К» Маркс «Zur Kritik 
der politischen Ökonomie» («Към критиката на политическата 
икономия») (вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 13, стр. 7— 
11). — 318.

98 К  Маркс и Ф. Енгелс. Избрани писма, стр. 268. — 325.*

ь9 Малтусианство — реакционно учение, което обяснява обедня-
ването на трудещите се маси при капитализма с «естествения», 
абсолютен закон за населението. Получава названието от името 
на английския буржоазен икономист Т. Р. Малтус, който доказва 

396



през 1798 г. в труда <Ап Essay on the Principle of Population! 
(«Опит за закона за населението»), че населението растяло в 
геометрична прогресия (1, 2, 4, 8, 16. . .), а средствата за съще-
ствуване — в аритметична (1, 2, 3, 4, 5. . .). Привържениците на 
малтусианството призовават да се намалява раждаемостта, смя-
тат епидемиите, войните и т. н. за полезни и установяващи съот-
ветствие между броя на хората и количеството на средствата за 
съществуване.

К. Маркс посочва несъстоятелността и реакционния характер 
на малтусианството, доказва, че не съществува естествен, единен 
за всички степени на развитие на човешкото общество закон за 
населението, че «фактически всеки особен исторически начин на 
производство има свои особени, исторически валидни закони за 
населението» (К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 23, стр. 641). При-
чината за обедняване на трудещите се маси при капитализма сс 
крие в капиталистическия начин на производство, който поражда 
масова безработица и други социални бедствия. Практиката на 
социалистическото строителство в страните от световната социа-
листическа система окончателно опровергава малтусианството, 
което и сега още се използва от идеолозите на буржоазията, за да 
оправдаят агресивната империалистическа политика. — 325.

100 Откриването на закона за запазване и превръщане на енергия-
та, подготвяно от целия ход на развитието на природознанието 
и особено от трудовете на М. В. Ломоносов и редица други учени, 
е направено през 40-те години на XIX век (трудовете на Р. Майер, 
Дж. Джоул, X. Хелмхолц). Терминът «енергия» в неговото съ-
временно значение се въвежда през 1853 г. от У. Ранкин, но в 
обща употреба той влиза едва през 70—80-те години. Отначало 
повечето физици се отнасят критически към новия закон, но 
скоро неговата основателност била доказана във всички области 
на природознанието. Ф. Енгелс смята откриването на закона за 
запазване и превръщане на енергията за едно от най-важните 
постижения на природознанието през XIX век и го разглежда 
като общ закон на природата, който на езика на физиката отра-
зява единството на материалния свят. «Сега вече — пише той — 
единството на цялото движение в природата не е просто фило-
софско твърдение, а природонаучен факт» (К- Маркс и Ф. Ен-
гелс. Съч., т. 20, стр. 501).

Отделни учени поставят под съмнение общия характер на за-
кона за запазване и превръщане на енергията и се опитват да го 
тълкуват в духа на идеализма. Така например Е. Мах отказва да 
го разглежда като общ закон на природата, смята, че той се 
свежда до констатиране на причинната зависимост на явленията. 
В. Оствалд смята закона за запазване и превръщане на енергията 
за единствен общ закон на природата, опитва се да отрече обек-
тивната реалност на веществото, да отхвърли понятието материя, 
да докаже, че енергията съществува без материята, да сведе до 
енергията всички явления в природата, обществото и мисленето. 
А. Богданов се опитва да разглежда обществените изменения като 
нарастване или намаляване на енергията.

В. И. Ленин подлага на критика «енергетизма» като една от 
проявите на «физическия» идеализъм и посочва принципната не-
състоятелност на опитите законите на природознанието да се пре-

387



хвърлят върху обществените Явления. По-нататъшното развитие 
на природознанието, изследването на явленията в микросвета 
потвърждава всеобщия характер на закона за запазване и превръ-
щане на енергията. — 328.

101 В. И. Ленин изглежда има предвид следното място от труда 
на Ф. Енгелс «Развитие на социализма от утопия в наука»: 
«. . .две велики открития — материалистическото разбиране на 
историята и разкриването на тайната на капиталистическото 
производство чрез принадената стойност — ние дължим на 
Маркс, Благодарение на тези открития социализмът стана наука 
и най-важната задача сега е преди всичко тя да бъде доразрабо- 
тена във всичките й подробности и взаимни връзки» (К> Маркс 
и Ф. Енгелс. — Съч., т. 19, стр. 213). — 329.

102 Вж. К. Маркс и Ф. Энгельс. Из ранних произведений, 1956, стр. 
257—258. — 333.

103 ^Deutsch-Französische Jahrbücher» («Немско-френски го-
дишник») се издава в Париж под редакцията на К- Маркс и 
А. Руге на немски език. Излиза само първо, двойно издание през 
февруари 1844 г. В него са публикувани произведенията на 
К> Маркс «По еврейския въпрос», «Към критиката на Хегело- 
вата философия на правото. Увод», както и произведенията на 
Ф. Енгелс «Бележки към критиката на политическата икономия» 
и «Положението в Англия, Томас Карлайл. «Минало и настоя-
ще»» (вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. I, стр. 368—398, 399— 
413, 523, 550, 551—573). Тези трудове ознаменуват окончател-
ното преминаване на Маркс и Енгелс към материализма и кому-
низма. Главната причина за спирането на списанието са прин-
ципните разногласия между Маркс и буржоазния радикал 
Pyre. — 333.

104 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 23, стр. 25—26. — 333.

10Ь Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Избрани писма, стр. 268, 283. —334.

10в Вж. Ф. Енгелс. «Увод към английското издание» п произве-
дението «Развитие на социализма от утопия в наука» (К. Маркс 
и Ф. Енгелс. Съч.» т. 22, стр. 293—296). — 334.

107 В. И. Ленин има предвид произведенията на Ф. Енгелс «Анти- 
Дюринг» (1878), «Лудвиг Фойербах и краят на класическата 
немска философия» (1888), «Увод към английското издание» 
(1892) в труда «Развитие на социализма от утопия в наука» 
(вж. К- Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 20, стр. 1—333; т. 21» стр. 
267—314; т. 22, стр. 285—310). — 334.

108 Завоят към Хегел през втората половина на XIX век е харак-
терен за развитието на буржоазната философия в редица евро-
пейски страни и САЩ. В Англия той започва с излизането през 
1865 г. на книгата на Джон Гутчисън Стирлинг «The Secret of He-
gel» («Тайната на Хегел»). През периода на прерастването на до- 
монополистичння капитализъм в империализъм емпирическата 
философия (Иеремия Бентам, Джон Стюърт Мил, Хърбърт 
Спенсър) с нейния принцип на етическия индивидуализъм вече 

388



не задоволява интересите на консервативните кръгове на англий-
ската буржоазия. Вниманието на нейните идеолози се привлича 
от абсолютния идеализъм на Хегел, който открива широки въз-
можности за теоретическо обосноваване на религията. Образува 
се своеобразно философско направление, което получава името 
«англо-хегелианство», чиито представители (Т. Грин, братя 
Едуард и Джон Кърд, Франсис Бръдли и др.) активно се обя-
вяват против материализма и природознанието, особено — дарви-
низма, «Англо-хегелианците» използват реакционните страни 
на учението на Хегел, по-специално — понятието абсолютен дух, 
абсолют. Под влияние на субективноидеалистнческата традиция 
на Беркли и Юм те се отказват от Хегеловия рационализъм, 
от неговата идея за развитието; елементите на Хегеловата диа-
лектика се използват само за софистическо оправдание на агно-
стицизма. Бръдли например, като повтаря отчасти аргумента-
цията на Кант, от противоречивия характер на човешкото ми-
слене прави извод, че то се движи само в областта на явленията, 
тъй като истинската същност на битието била непротиворечива, 
хармонична, абсолютна. В областта на социологията «англо- 
хегелианците» доказват необходимостта от създаване на мощна 
централизирана държава, на която да бъдат изцяло подчинени 
интересите на отделните граждани.

В скандинавските страни (Швеция, Норвегия, Дания) влия-
нието на философията на Хегел също нарасна през втората поло-
вина на XIX век. Опит тя да се възроди в Швеция прави Йохан 
Якоб Борелиус, който противопоставя хегелианството на гос- 
подствуващата субектнвноидеалистическа философия (Христофор 
Якоб Бострьом, Сигур Рибинг и др.). В Норвегия десните хеге- 
лианци Маркус Якоб Монрад, Георг Вилхелм Линг и др. тълку-
ват философията на Хегел в духа на мистицизма, като се откло-
няват от нейния рационализъм и се опитват да подчинят науката 
на религията. От същите позиции Хегеловата философия се под-
лага на критика в Дания, където тя се разпространява още ко-
гато Хегел е жив.

Разпространяването на Хегеловата философия не довежда до 
нейното възраждане. Противоречивият характер на философията 
на Хегел поражда две противоположни насоки в нейната кри-
тика: Маркс и Енгелс, отчасти — руските революционни демо-
крати, развиват нейната революционна страна, диалектиката; 
буржоазните епигони па Хегел развиват (главно в духа на субек-
тивния идеализъм) различни страни от неговата консервативна 
философска система. Последното направление подготвя почвата 
в края на XIX и началото на XX век да възникне неохегелиан- 
ството — реакционно направление в буржоазната философска 
мисъл от епохата на империализма, което се опитва да приспосо-
би философията на Хегел към фашистката идеология. — 335.

109 Вж. К. Маркс и Ф. Енгелс. Съч., т. 21, стр. 369—370. — 335.
110 Прагматизъм — субективноидеалистическо направление на 

буржоазната (главно американската) философия от епохата на 
империализма; възниква в края на 70-те години на XIX век в 
САЩ като отражение на специфичните черти на развитието на 
американския капитализъм, като сменя господствуващата рели-
гиозна философия. Основните положения на прагматизма са фор- 

389



мулирани от Чарлз Пирс; като самостоятелно философско тече*  
ние той се оформя в края на XIX — началото на XX век в трудо-
вете на Уилям Джеймс и Фердинанд Шилер; по-нататъшно раз-
витие прагматизмът получава в инструментализма на Джон 
Дюи.

За централен проблем на философията прагматистите смятат 
проблема за постигане на истинско знание, но те напълно изопа-
чават самото понятие истина. Още Пирс разглежда познанието 
като чисто психологически, субективен процес на постигане на 
вярването. Джеймс подменя понятието истинност, т. е. обективно 
вярно отражение на действителността в съзнанието, с понятието 
«полезностж, успех, изгода. От неговото гледище всички понятия, 
включително и религиозните, са истинни до такава степен, до 
каквато са полезни. Дюи отива още по-нататък, като обявява 
всички научни теории, всички нравствени принципи и социални 
учреждения само за «инструменти» за постигане на личната цел 
на индивида. За критерий на «истинността» (полезността) на зна- 
нието прагматистите смятат опита, който се разбира не като обще-
ствена практика на човека, а като непрекъснат поток от индиви-
дуални преживявания, субективни явления на съзнанието; те 
разглеждат този опит като единствена реалност и обявяват поня-
тията материя и дух за «остарели». Както и махистите, прагмати-
стите претендират за създаване на «трета линия» във философия-
та, опитват се да застанат над материализма и идеализма, като 
фактически защищават една от разновидностите на идеализма. 
На материалистическия монизъм прагматизмът противопоставя 
гледището на «плурализма», съгласно което във вселената няма 
никаква вътрешна връзка, никаква закономерност; тя прилича 
на мозаична картина, която всеки човек съставя по своему, от 
своите индивидуални преживявания. Ето защо, като изхожда от 
потребностите на дадения момент, прагматизмът смята за въз-
можно на един и същ факт да се дават различни, дори противо-
речиви обяснения; обявява се за ненужна каквато и да било по-
следователност: ако за човека е изгодно, той може да бъде детер-
минист или индетерминист, може да признава или отрича съще-
ствуването на бога и т. н.

Като се опират на субективноидеалистическата традиция на 
английската философия от Беркли и Юм до Джон Стюърт Мил, 
като използват отделни страни от ученията на Кант, Мах и Аве-
нариус, Ницше и Анри Бергсън, американските прагматисти съз-
дават едно от най-реакционните философски течения на съвремен-
ността, което е удобна форма за теоретична защита на интересите 
на империалистическата буржоазия. Именно затова прагматиз-
мът се разпространява много широко в САЩ и става почти офи-
циална американска философия. Привърженици на прагматизма 
в различно време има в Англия, Италия, Германия, Франция, 
Чехословакия и други страни. — 338.

1X1 ^Заграничная Газета» — («Gazette Etrangère») — седмичник 
на група руски емигранти; излиза в Женева от 16 март до 13 
април 1908 г. В четирите броя на вестника, излезли през това 

"3 време, се осветлява главно животът на руските емигранти и се 
поместват материали за събитията в Русия и в чужбина. Във вто- 

* f рия брой била публикувана речта на В. И. Ленин на интерна- 

390



ционалния митинг в Женева на 18 март 1908 г. «Поуки от Ко-
муната». На страниците на вестника се пропагандират «бого- 
строителството» и махизмът (статии на А. Богданов, А. В. Лу-
начарски).

В. И. Ленин привежда думи из «Очерци по съвременна руска 
литература» на А. В. Луначарски, които били публикувани в 
бр. 2 и 3 на «Заграничная Газета». — 340.

112 «Образование» — месечно легално литературно научно-популяр-
но и обществено-политическо списание; излиза в Петербург от 
1892 до 1909 г. През 1902—1908 г. в списание «Образование» 
се печатат статии на социалдемократи. В кн. 2 на «Образование» 
от 1906 г. били отпечатани глави V—IX от труда на Ленин «Аг-
рарният въпрос и «критиците на Маркс»» (вж. Съч., т. 5, стр. 97— 
228). - 340.

иэ Ленин има предвид две книжки на меншевиките-махисти, из-
лезли през 1908 г.: «Философски построения на марксизма» 
от Н. Валентинов и «Материализъм и критически реализъм» от 
П. Юшкевич. — 351.

114 Ленин изпраща на А. И. Улянова-Елнзарова ръкописа «Добавка 
към § 1-ви от глава IV. От коя страна е подходил Н. Г. Чер-
нишевски към критиката на кантианството?» през втората 
половина на март, когато книгата била вече дадена за печат. В 
писмо до сестра си от 10 или 11 (23 или 24) март 1909 г. Ленин 
пише по повод тази добавка: «Изпращам добавка. Да се задържа 
заради нея няма смисъл. Но ако дойде навреме, пусни я в самия 
край на книгата, след заключението, с друг шрифт, петит на 
пример. Аз смятам за извънредно важно да противопоставя на 
махис~ите Чернишевски» (Съч., т. 37, стр. 372). — 355.



Съдържание

Предговор към първото издание 5

Предговор към второто издание....................... ... 8

Вместо увод. Как някои «марксисти» опровергаха 
материализма в 1908 година и някои идеалисти в 1710 
година ............................................................................ 9

Глава I. Теория на познанието на емпириокритицнзма и 
на диалектическия материализъм. I....................... 27

1. Усещания и комплекси от усещания . .... 27
2. «Откриване елементите на света»....................................... 40
3. Принципната координация и «наивният реализъм» . 55

4. Съществувала ли е природата преди човека? ... 63
5. С мозъка ли мисли човек?............................................... 75

6. За солипсизма на Мах и Авенариус . . 82

Глава II. Теория на познанието на емпириокритицнзма 
н на диалектическия материализъм. II............. 87

1. «Нещото в себе си», или В. Чернов опровергава
Фр. Енгелс....................................................................... 87

2. За «трансцензуса», или В. Базаров «обработва» Енгелс 96
3. Л. Фойербах и Й. Дицген за нещото в себе си . . . 107

4. Съществува ли обективна истина?.....................................111

5. Абсолютна и относителна истина, или за еклектицизма
на Енгелс» открит от А. Богданов.....................................121

6. Критерият на практиката в теорията на познанието 127

Глава III. Теория на познанието на диалектическия 
материализъм и на емпириокритицнзма. III .... 134

1. Що е материя? Що е опит?......................................... 134

2. Грешката на Плеханов относно понятието’«опит» . 141

3. За причинността и необходимостта в природата . 144

4. «Принципът за икономията на мисленето» и въпросът
за «единството на света» . ................................... 160

393



5. Пространство и време............................. ... 166
6. Свобода и необходимост ... ....................... 179

Глава IV. Философските идеалисти като съратници и 
приемници на емпириокритицизма......................... 186

1. Критика на кантианството отляво и отдясно . .186

2. За това, как «емпириосимволистът» Юшкевич сс посмя
над «емпириокритика» Чернов..........................................197

3. Иманентите като съратници на Мах и Авенариус 201

4. Накъде се развива емпириокритицизмът? 210

5. «Емпириомонизмът» на А. Богданов..............................219

6. «Теорията на символите»(или йероглифите)и критиката
над Хелмхолц .......................................................................226

7. За двояката критика срещу Дюринг..............................232

8. Как можа Й. Дицген да се хареса на реакционните фи-
лософи? ..................................................................... 237

Глава V. Най-новата революция в природознанието и фи-
лософският идеализъм ................................................244

1. Кризата в съвременната физика......................................... 246

2. «Материята изчезна»........................................  252

3. Мислимо ли е движение без материя?..............................260

4. Двете направления в съвременната физика и англий-
ският спиритуализъм ...  268

5. Двете направления в съвременната физика и немският
идеализъм .............................................................................277

6. Двете направления в съвременната физика и френският
фидеизъм...................................................................................286

7. Руският «физик идеалист» ... ... 295

8. Същност и значение на «физическия» идеализъм . . 298

Глава VI. Емпирнокритицизъм н исторически материа-
лизъм ................................................................. 310

1. Екскурзиите на немските емпириокритици в областта на
обществените науки.................................................................310

2. Как Богданов изправя и «развива» Маркс .... 318
3. За Суворовите «основи на социалната философия» . 327
4. Партии във философията и философските безглавци 332
5. Ернст Хекел и Ернст Мах.............................. . . 342

394



Заключение.................................... 353

Добавка към §1 -ви на IV глава. От коя страна 
Н. Г. Чернишевски пристъпваше към критика на кан-
тианството? ................................................................... 355

Б е л е ж к’н . . 359



Избрани произведения в пет тома

Том I

КАКВО ДА СЕ ПРАВИ?

КРАЧКА НАПРЕД — ДВЕ КРАЧКИ НАЗАД

Том 2

ДВЕ ТАКТИКИ НА СОЦИАЛДЕМОКРАЦИЯТА 
В ДЕМОКРАТИЧЕСКАТА РЕВОЛЮЦИЯ

ТРИТЕ ИЗТОЧНИКА И ТРИТЕ 
СЪСТАВНИ ЧАСТИ НА МАРКСИЗМА

КАРЛ МАРКС 
(Кратък биографичен очерк 
с изложение на марксизма) 

ИСТОРИЧЕСКАТА СЪДБА 
НА УЧЕНИЕТО НА КАРЛ МАРКС

МАРКСИЗМЪТ И ВЪСТАНИЕТО

ПО ПОВОД НА ТАКА НАРЕЧЕНИЯ ВЪПРОС 
ЗА ПАЗАРИТЕ

ПАРТИЙНА ОРГАНИЗАЦИЯ 
И ПАРТИЙНА ЛИТЕРАТУРА

РАБОТНИЧЕСКАТА КЛАСА 
И НАЦИОНАЛНИЯТ ВЪПРОС

ЗА ЗНАЧЕНИЕТО
НА ВОЙНСТВУВАЩИЯ МАТЕРИАЛИЗЪМ

ИЗ «ФИЛОСОФСКИ ТЕТРАДКИ>

Т о м 3

МАТЕРИАЛИЗЪМ И ЕМПИРИОКРИТИЦИЗЪМ



Т о м 4

ИМПЕРИАЛИЗМЪТ КАТО НАЙ-ВИСОК 
СТАДИЙ НА КАПИТАЛИЗМА

ДЪРЖАВАТА И РЕВОЛЮЦИЯТА 

МАРКСИЗЪМ И РЕВИЗИОНИЗЪМ

ЗА ЛОЗУНГА
ЕВРОПЕЙСКИ СЪЕДИНЕНИ ЩАТИ

ЗА ЗАДАЧИТЕ НА ПРОЛЕТАРИАТА 
В НАСТОЯЩАТА РЕВОЛЮЦИЯ

ЗАСТРАШАВАЩАТА КАТАСТРОФА 
И КАК ДА СЕ БОРИМ С НЕЯ

КАК ДА ОРГАНИЗИРАМЕ СЪРЕВНОВАНИЕТО?

ПРЕДСТОЯЩИТЕ ЗАДАЧИ 
НА СЪВЕТСКАТА ВЛАСТ

ЗА ДЪРЖАВАТА

Том 5

ПРОЛЕТАРСКАТА РЕВОЛЮЦИЯ 
И РЕНЕГАТЪТ КАУЦКИ

«ЛЕВИЧАРСТВОТО» — ДЕТСКА БОЛЕСТ 
НА КОМУНИЗМА

ВЕЛИКИЯТ ПОЧИН

ЗАДАЧИТЕ НА МЛАДЕЖКИТЕ СЪЮЗИ

ИКОНОМИКА И ПОЛИТИКА В ЕПОХАТА 
НА ДИКТАТУРАТА НА ПРОЛЕТАРИАТА

ОЩЕ ВЕДНЪЖ ЗА ПРОФСЪЮЗИТЕ, 
ЗА ТЕКУЩИЯ МОМЕНТ

И ЗА ГРЕШКИТЕ НА ТРОЦКИ И БУХАРИН 

ЗА ПРОДОВОЛСТВЕНИЯ ДАНЪК

ЗА КООПЕРАЦИЯТА

ПО-ДОБРЕ ПО-МАЛКО, 
НО ПО-ДОБРЕ



В. И. ЛЕНИН 
Избрани произведения в 5 тома 

Том 3

11 ьр»<> и «Днннс

Художник Христо симсинш» 
Художествен редактор Тотю Даноь 

Технически редактор Петър Стефанов 
Коректор Надя Въргулева

v 1П 9534 72511
К°Д 12 0010-4-77

Издателски № 5609. Дадена за набор на 4. IV. 1977 г. Подпи-
сана за печат на 30. VIII. 1977 г. Излязла м. септември. Печат-
ни коли 26. Издателски коли 21. Формат 84Х108/32. Тираж 451Ю 

( 1—15110). Книжно тяло 1,04 лв. Цена 0,57 лв.

Партиздат — София, бул. <В. И. Ленин» № 47 
ДПК <Д. Благоев» — София, ул. «Н. Ракитин» № 2


	Материализъм и емпириокритицизъм
Критически бележки за една реакционна философия
	Предговор към първото издание
	Предговор към второто издание
	Вместо увод
Как някои «марксисти» опровергаха материализма в 1908 година и някои идеалисти в 1710 година
	Глава I
Теория на познанието на емпириокритицизма и на диалектическия материализъм.
	Глава II
Теория на познанието на емпириокритицизма и на диалектическия материализъм.
	Глава III
Теория на познанието на диалектическия материализъм и на емпириокритицизма.
	Глава IV
Философските идеалисти като съратници и приемници на емпириокритицизма
	Глава V
Най-новата революция в природознанието и философският идеализъм
	Глава VI
Емпириокритицизъм и исторически материализъм
	Заключение
	Добавка към § 1 на IV глава
От коя страна Н. Г. Чернишевски пристъпваше към критика на кантианството?
	Бележки
	Съдържание

